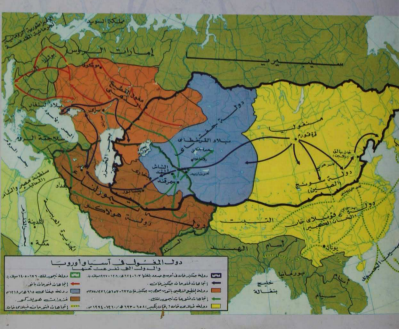
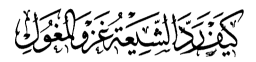
على والقالع المالة

# كَانْ لَيْنَالِمُ الْمُنْ لَعِينَا فِي الْمُنْ لِمُنْ الْمُنْ لِمُنْ الْمُنْ لِمُنْ الْمُنْ ال





# بقلم عَلِيْ كَوْالْفِلْالِيُّةِ الْهِلِيْ

طبعة ثانية منقحة / ١٤٣١ - ٢٠١٠



محافظة بابل - الحُلَة - قرب الشركة العامة للصناعات النسيجية

### مقدمة الطبعة الثانية

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء وسميد المرسلين ، نبينا محمد وآله الطيبين الطاهرين ، واللعنة على أعدائهم أجمعين .

وبعد ، فقد اجتاحت جيوش المغـول أكثـر الـبلاد الإسـلامية ، وعـاثوا فيهـا تقتـيلاً وفساداً، وحكم منهم واحد وعشرون ملكاً ، لأكثر من قرن ونصف .

يقول ابسن خلسدون في تاريخه: ٧/ ٣٧٦: ﴿ فانتظمست بمالسك الإسسلام في أيسدي وُلُسد جنكيزخان من المُفُل ثم من الططر ، ولم يخرج عن ملكهم منها إلا المغرب والأنسدلس ومصر والحجاز ، وأصبحوا وكأنهم في تلك المالسك خَلَفٌ من السَّلْجوقية والغُرِّ ، واستمر الأمر على ذلك لهذا العهد ﴾ . انهى.

كان جيشهم مئات الألوف، وسكنوا في بلاد المسلمين وتكاثروا فيها، ولم يرجع منهم الى موطنهم الأصلي برِّ الصين إلا القليل، فها هو السبب الذي جعلهم يذوبون في بحر الأمة، فلا نعرف أبناءهم وذريتهم إلا بصعوبة، من التاريخ أو مما بقي من ملاعهم ؟! لقد اعترفوا بأنها ظاهرة فريدة انخرمت بها قاعدة علهاء الإجتهاع في أن الأمة الغالبة

تفرض ثقافتها على الأمة المغلوبة ، ففي الغزو المغولي فرضت الأمة المغلوبة ثقافتها على المغول ، فأسلموا ! فها هو السبب ؟!

السبب هو جهود مرجعين من كبار علياء الشيعة ، هما: محمد بن محمد بن الحسن ، المعروف بالعلامة المعروف بالعلامة الحلي فَاتَكُ ! فقد واجه هذان المرجعان العبقريان المد المغولي بحكمة وعمق ، وعملا في خطة مو فقة ، حققت إنجازات عظيمة:

١ - فقد ركَّزا عملها على قادة المغول ابتداءً من طاغيتهم الأكبر هولاكو ، الى أبنائه وأحفاده ووزرائهم ، وأجادا معهم العلاقة والأسلوب ، وأثمرت جهودهما بسرعة نسبية ، فأسلم على أيديها وأيدي تلاميذهما أبناء هولاكو وكبار قادة جيشهم ، وتغيرت نظرة المغول وشعورهم تجاه الإسلام وأمته ، وبعضهم حسن إسلامه ، وكان أولهم إسلاماً أحمد بن هولاكو ، بل ستعرف أن هولاكو نفسه أسلم شكلياً .

٢- أقنعا المغول أن لايحكموا بلاد المسلمين مباشرة ، وأن ينصبوا عليها حكاماً أكفًا ،
 من أهلها أو غيرهم ويطلقوا أيديهم ، ولا يتدخلوا في أمورها الداخلية .

٣- أقنعا المغول بتبني سياسة الحرية المذهبية والإعمار ، فكان ذلك برنامج الحكام
 المنصوبين من قبلهم ، وظهرت ثماره خاصةً في العراق ، حتى شهد المؤرخون بأن نهضة
 الثقافة والإعمار كانت أفضل منها في عهد الخلافة العباسية !

٤ - اهتم المرجعان بالبحث عن الكفاءات العلمية والإدارية والسياسية ، في طول
 البلاد وعرضها ، وقاما بجذبها ورعايتها ، وإطلاق يدها في العمل والإبداع .

ونتيجة لذلك ظهر في مرصد مراغة وجامعتها ، وجامعات المستنصرية والنظامية ، والحلة ، وغيرها من حواضر العلم ، عشرات الأطباء ، والمهندسين ، والفلكيين ، والعلماء من كل نوع ، فأثروا بعملهم ومؤلفاتهم حياة الأمة .

كان عمل هذين المرجعين وتلاميذهما واسعاً ، شمل المناطق التي احتلها المغول وهي أغلب العالم الإسلامي . ومتنوعاً ، فيه البعد العلمي والإجتماعي والسياسي والإداري . وعميقاً ، في اختيار الكوادر ووضع الخطط ، وإقناع القادة بها ، وتوعية الناس عليها !

وكان الجزء الأصعب فيه عطف أذهان ملوك المغول وقلوبهم من الوثنية الى الإسلام، وتبديل تعطشهم للدماء والتدمير والسيطرة، الى حب الهدوء والتقوى وخدمة الناس!

وهو أمرٌ لم يتمكن منه إلا المرجع النابغة نصير الدين الطوسي وتلميذه العلامة الحلي رضوان الله عليهما ، بها آتاهما الله من شخصية جذابة حتى لأعدائها !

### 0 0

قد يرى البعض أن هذه الدراسة متحيزةً للشيعة ، لأنها تخالف المعروف عند مؤرخي الحكومات من أن الشيعة تآمروا مسع المغسول بسشخص السوزير محمسد بسن العلقمسي ، والمرجع نصير الدين الطوسي ، الذي صار معتمد هو لاكو ووزيره الحاص!

فيرون أن هذه الدراسة تُحمَّل شخص الخليفة وبطانته وسلاطين دولته ، مسؤولية اجتياح المغول لبلاد المسلمين وإسقاط نظام الخلافة! بل تجعلهم بسبب فسادهم شركاء للمغول فيها ارتكبوا من مجازر ودمروا من معالم!

لذلك أنصح القارئ الذي تعوَّد من نعومة مفاهيمه على تعظيم المؤرخ التابع للحاكم

والتلقى منه بدون تفكير ، أن لايقرأ هذا الكتاب!

وسيرى القارئ أن الشيعة كانوا قارب النجاة للأمة من سوء أفعال الخلفاء وجهازهم ، وأن اتهامه بأن لهم يداً في غزو المغول من أكاذيب خصومهم !

وسيرى أن نصير الدين الطوسي والعلامة الحلي ، قاما بدور البطلين المنقذين للإسلام والمسلمين من شر المغول ، واستطاعا تحويل بعض قادتهم من وحوش مدمرين غربين الى مسلمين يتبنون سياسة الحرية المذهبية والعامة ، وسياسة الإعمار ، وتشجيع العلم والعلماء ، وأن الحكم المغولي بتبنيه مذهب التشيع حقق في مدة قصيرة ما عجز عنه حكم الحلافة المترفة المتعصبة في قرون طويلة !

كتبه: على الكوراني العاملي بقم المشرفة ربيع المولود ١٤٢٨

### الفصل الأول:

# خلاصة عن الغول

### ١- المغول قبائل من (منغوليا) شمال الصين

كانت الصين ستة أقسام يحكم كل قسم ملك ، وكان القسم الأكثر طموحاً المجاور لآسيا الوسطى ويشمل منغوليا الفعلية ، وعاصمته طوغاج ، والمسافة بينها وبين بخارى مسير ستة أشهر ، وشعبها قبائل التتار أو المغول أوالمنجول .

واشتهر من ملوكهم في مطلع القرن السابع الهجـري جنكيزخـان ، المجـاور للسلطان العام للخلافة العباسية محمود خوارزم شاه .(تاريخ أبي الفداء/ ٧٤٤).

قال الذهبي في تاريخه: ٢٢ / ٤٤: (وجاءه من جنكس خان رسلٌ وهم محمود الخوارزمي وخواجا على البخاري ، ومعهم من طُرَفُ هدايا البرك من المسك وغيره ، والرسالة تشتمل على التهنئة بسلامة خوارزم شاه ويطلب منه المسالمة والهدنة ، وقال: إن الخان الأعظم يسلم عليك ويقول: ليس يخفى عليَّ عظم شأنك ، وما بلغت من سلطانك ونفوذ حكمك على الأقاليم ، وأرى مسالمتك من جملة الواجبات ، وأنت عندي مثل أعز أولادي ، وغير خاف عنك أنني ملكت الصين ، أنت أخبر الناس ببلادي وإنها مثارات العساكر والخيول ، ومعادن الذهب والفضة ، وفيها كفاية عن طلب غيرها ، فإن رأيت أن نعقد بننا

المودة وتأمر التجار بالسفر لتعم المصلحتان ، فعلتَ .

فأحضر السلطان خوارزم شاه محموداً الخوارزمي وقال: أنت منا وإلينا ولا بـد لك من موالاة فينا ، ووعده بالإحسان إن صـدقه ، وأعطـاه معـضدة مجـوهرة نفيسة وشرط عليه أن يكون عيناً له على جنكز خان فأجابه ، ثم قال له: أصدقني أجنكز خان ملك طمغاج الصين؟ قال: نعم . فقال: ما تـرى في المصلحة؟ قـال الإتفاق . فأجاب إلى ملتمس جنكز خان .

قال فَشرَّ جنكز خان بذلك ، واستمر الحال على المهادنة إلى أن وصل من بلاده تجار ، وكان خال السلطان خوارزم شاه ينوب على بلاد ما وراء النهر ومعه عشرون ألف فارس فشرهت نفسه إلى أموال التجار وكاتب السلطان يقول: إن هؤلاء القوم قد جاؤوا بزي التجار وما قصدهم إلا إفساد الحال وأن يجسوا البلاد ، فإن أذنت لي فيهم فأذن له بالإحتياط عليهم وقبض عليهم واصطفى أموالهم ! فوردت رسل جنكز خان إلى خوارزم شاه تقول: إنك أعطيت أمانك للتجار فغدرت ، والغدر قبيح ، وهو من سلطان الإسلام أقبح ، فإن زعمت أن الذي فعله خالط بغير أمرك فسلمه إلينا ، وإلا فسوف تشاهد مني ما تعرفني به ! فحصل عند خوارزم شاه من الرعب ما خامر عقله فتجلد ، وأمر بقتل الرسل فقتلوا ! فيا لها حركة لما هدرت من دماء الإسلام ! أجرت بكل نقطة سيلاً من الدم ! ثم إنه اعتمد من التدبير الردئ لما بلغه سير حنكز خان إليه أنه أمر بعمل سور سمرقند ثم شحنها بالرجال ، فلم تغن شيئاً وولت سعادته وقضي الأمر» !

### ٢- دولة منغوليا أم المغول

موطن المغول الأصلي: جمهورية منغوليا ، وقمد اهتمَّتْ بكتابـة تـــاريخ المغــول وقبائلهم . راجع موقعهم: <a href="www.china.org.cn//http:"www.china.org.cn//http:"www.china.org.cn//http:"www.china.org.cn//http:"www.china.org.cn//http:</a>

### html/neimeng/~JI/~JI/a-xibu/ nei-ban

ومما كتبوا فيه: «تقع منطقة منغوليا الداخلية في شهال الصين ، وتمتد من الشهال الشرقي إلى الجنوب الغربي على شكل مستطيل، والمسافة المستقيمة من الشرق إلى الغرب، ٢٤٠ كيلومتر ، تعبر منطقة شهال الغرب ١١٠٠٠ كيلومتر ، تعبر منطقة شهال الصين الشرقي ومنطقة شهالها وشهالها الغربي . ومساحتها الإجمالية ١١٨،٣٠٠ كيلومتر مربع ، ومشكلاً ٢٠،١٣٪ من مساحة الصين . وتحتل مساحتها المركز الثالث بين المقاطعات والبلديات والمناطق الذاتية الحكم في الصين . وتتاخم مم مقاطعات ومناطق من جهات الشرق والجنوب والغرب ، وتتاخم من الشهال جمهورية منغوليا وروسيا. وطول خط الحدود داخل المنطقة ٢٠٠٤ كيلومتر». انهى.

# راجع أيضاً موقع تاريخ الحكام والسلالات الحاكمة:

family.php?fam=Y^Y/www.hukam.net//http:

وكتاب تاريخ المغول لعباس إقبال:

### /Publications/new/web.cultural.org.ae//http:

وقد صدرت في عصرنا عدة دراسات عن المغول لباحثين مسلمين وغربيين، لأن حملة المغول على البلاد الإسلامية تزامنت مع الحملات الصليبية، وحاول لويس التاسع ملك فرنسا، وبابا المسيحية كليمنصو الرابع وغيرهما، أن يتحالفوا مع المغول لاحتلال البلاد الإسلامية، فلم يقبل المغول! كما لف نظر الباحثين أن الفترة التي حكموا فيها العراق ، تميزت عما قبلها وما بعدها ، بالإزدهار العمراني والثقافي ، والحرية المذهبية والعامة .

كما ألفتهم أن المغول أسسوا في الهند دولاً ، كان لها تاريخها وثقافتها وعمرانها ، فصارت موضوعاً مهماً للدراسة من تاريخ المغول في الهند .

ولكن القليل من هذه الدراسات أنصف الشيعة ، واعترف بأن سبب الحرية والعمران في الدول المغولية أنها تبنت الفكر الشيعي، الذي يـؤمن بالحرية ويشجع العمران ، بينها قام حكم الخلافة على إجبار الناس على الرأي الواحد!

### ٣- جنكيز خان طاغية الغول ونبيهم ا

الشخصية الأولى في المغول: جنكيز خان ، فهو أكبر ملوكهم الذي قاد حملتهم الأولى سنة ٦١٧همجرية واجتاح أكثر بلاد المسلمين ، وكل بلاد القفقاز وروسيا ، وأكثر أوروبا الشرقية ، وقسماً من الهند . ويعتبر نبي المغول المطاع ! وقد وضع لهم شريعة سهاها (الْيَاسَة) فمشوا عليها في حياته وبعد مماته !

وقد استكثر جنكيز من الأولاد وأحاط نفسه بهالة من العظمة ، ففي صبح الأعشى: ٣١٢/٤: «وأما أولاد جنكر خان فقد ذكر في مسالك الأبيصار عن الصاحب علاء الدين الجويني المقدم ذكره ، أنه كان له عدة أولاد ذكور وإناث من الخواتين والسراري ، وكان أعظم نسائه أوبولي من تيكي ، ومن رسم المُغُل متغظيم الولد بنسب والدته ، وكان له من هذه أربعة أولاد معدين للأمور الخطيرة هم لتخت ملكه بمنزلة أربع قوائم ، وهم: توشي ، وجفطاي وهو أصغرهم ، وأوكداي ، وأوتكين نويان ، وأنه جعل موضعه نقطة دائرة ملكه وبنيه حوله كمحيط الدائرة ، فجعل ابنه أوكداي ولي عهده ، ورتَّبه لما يتعلق بالعقل والرأي والتدبير والولاية والعزل واختيار الرجال والأعهال وعرض الجيوش وتجهيزها ، وكان موضعه في حياة أبيه حدود أيمك وقراباق ، فلها جلس بعد أبيه على تخت الملك انتقل إلى الموضع الأصلي بين الخطا وبلاد الإيغور وأعطى ذلك الموضع لولده كيوك .

وجعل لابنه أوتكين حدود بلاد الخطا ، وعين لابنه الكبير توشي حدود قيـالق

وإلى أقصى سفسفين وبلغار ، ورتبه على الصيد والقنص .

وجعل لابنه جفطاي حدود بلاد الأيغور إلى سمرقند وبخارا ، ورتبه لتنفيذ النائبات والأمور والمقابلات وما أشبه ذلك . قال ابن عطاء ملك: وكانت أولاده وأحفاده تزيد على عشرة آلاف!

وذكر عن الشيخ شمس الدين الأصفهاني أن جنكزخان أولد أربعة أولاد وهم جوجي وهو أكبرهم ، وكداي ، وطولي ، وأوكداي ، فقتل جوجي في حياة أبيه ، وخلف أولاداً . قال ابن الحكيم الطياري: وهم باتو ويقال باطو وأورده وبركه وتولي وحمتي . قال الشيخ شمس الدين: المذكور والمشهور باتو وبركة ، وأوصى بأن يكون تخته لولده الصغير أوكداي ، وأن تكون عملكة ما وراء النهر وما معه لولده الآخر كداي ، وجعل لابنه جوجي دشت القبجاق وما معه ، وأضاف إليه إيران وتبريز وهمذان ومراغة ، ولم يحصل لطولي شيئ ! فلها مات جنكز خان استقل أوكداي بتخت أبيه ، واستقل جوجي بدشت القبجاق وما معه، واستقل التو بن جوجي فيها جعله جده جنكز خان لأبيه جوجي من إيران وتبريز وما مع ذلك ، ولم يتمكن كداي من عملكة ما وراء النهر .. .الخ.».

وهلك جنكيز سنة٦٢٣هجرية ، واختلف أولاده من بعده على الملك رغم وصيته ، لكن اختلافهم لم يؤثر على قوتهم فواصلوا غزو شرق أوربا وتركيا ، كها واصلوا غاراتهم على بغداد .

وقد اتفقوا سنة ٦٤٩ على تتويج حفيده منكوآن أو مونككا ، فأصدر أمره الى أخيه هو لاكو بأن يحتل بلاد المسلمين الى مصر ، والهند ، وأوربا !

قال ابن العبري في تاريخ مختصر الدول/ ٢١٧، و٢٣٧، ونحوه الـذهبي:٤٥/ ١٨٦: ﴿ وَفِيهَا (٦٤٨هجرية) اجتمع أولاد الملوك وأمراء المغول ، فوصل من حدود قراقورم مونككا بن تولى خان ، وأما سيرامون وباقى أحفاد وخواتين قا آن ، فسيروا قنقورتقاي وكتبوا خطهم أنه قائم مقامهم ، وأن باتوا هـو أكـبر الأولاد وهـو الحاكم ، وهم راضون بها يرضاه . وأما أغول غانميش خاتون زوجة كيوك خان ومن معها من أولاد الملوك ، فوصلوا إلى خدمة باتوا ولم يقيموا عنده أكثر من يوم ، بل رجعوا إلى أوردوهم (معسكرهم) واستنابوا أميراً منهم يقال لـه تيمـور نوين، وأذنوا له أن يوافق على ما يتفق عليه الجمع كلـه وإن اختلفـت الأهـواء، ولا يطيع أحداً حتى يعلمهم كيفية الحال . فبقى جغاتاي ومونكك وسائر من كان حاضراً من الأولاد والأحفاد والأمراء يتشاورون أياماً في هذا الأمر، وفوضوا الأمر إلى باتوا لأنه أكبر الجماعة وأشدهم رأياً ، فبعد ثلاثة أيام من يـوم التفويض قال: إن مثل هذا الخطب الخطير ليس فينا من يفي بحق القيام بـ عـــر مونككا ، فوافقوه كلهم على ذلك وأجلسوه على سرير المملكة ، وباتوا مع بـاقى الأولاد والأكابر وخدموه جاثين على ركبهم كالعادة . وانصر ف كل واحد إلى مقامه على بناء أنهم يجتمعون في السنة المقبلة ويعملون مجمعاً كبيراً ليحيضره من الأولاد والأكابر من لم يحضر الآن . وفي سنة تسع وأربعين وست مائــة في وقــت الربيع حضر أكثر الأولاد مثل بركة أغول وأخوه بغاتيمور وعمهم الجتاي الكبير، والأمراء المعتبرون من أردو جنكزخان. وفي اليـوم التاسـع مـن ربيـع الآخر كشفوا رؤوسهم ورموا مناطقهم على أكتافهم ، ورفعوا منوككا على سرير

المملكة وسموه مونككا قا آن ، وجثوا على ركبهم تسع مرات ! وكان له حينشذ سبعة من الأخوة: قبلاي، هو لاكو، اريغبوكا، موكا، بوجك، سبكو، سونتاي، فترتبوا جالسين على يمينه والخواتين على يساره ، وعملوا الفرحة سبعة أيام...».

### ٤- رفض المغول التحالف مع الصليبيين

كان الملك الجديد منكوقا آن يمثل طموحات جده الطاغية جنكيز ، ويخطط لاكتساح العالم كله! من الصين الى السند والهند وآسيا وإفريقيا ، ومن الصين الى خراسان وبغداد والشام وسواحل المتوسط وأوربا!

وفي ذلك الوقت كان لويس التاسع ملك فرنسا في قبرص ، يقود حملة صليبية ضد المسلمين هي الخامسة باسم تحرير القدس من أيدي الكفار! فكتب له منكوقا آن يطلب منه أن يدخل في طاعته!

"يقول جان سيردي جوانفيل، وهو الذي رافق لويس التاسع في حملته الصليبية فكان شاهد عيان، يقول في مذكراته في/ ٨٤ من ط١٩٦٨، التي عربها الدكتور حسن حبشي: "بينها كان الملك (لويس الناسع) مقيهاً في قبرص (كانون الأول سنة ١٦٤٨م.) أنفذ إليه ملك التتار استعداده لمعاونة الملك في غزو الأرض المقدسة، وتخليص بيت المقدس من أيدي المسلمين. ولقد بالغ الملك في إكرام وفادة الرسل، وأنفذ التاري سفارة من لدنه إلى ملك التتار عادت بعد عامين، وأرسل معهم إليه خيمة على هيئة كنيسة، وهي خيمة غالية لأنها مصنوعة بأكملها من القهاش خيمة على الرائع، وأراد الملك أن يرى ما إذا كان في قدرته اجتذاب

أولئك التتار للإيهان بديننا، فأمر بنقش الخيمة بصورة تمثل بشارة سيدتنا العذراء بالمسيح، وجميع أسس عقيدتنا، وأرسل الملك هذه الأشياء جميعها بصحبة أخوين من الجهاعة المبشرين يعرفان لغة التتار ويستطيعان هداية المغول».

ويتحدث (جدانفيل) بعد ذلك في / ٢١٧ ، عن عودة رسل لويس التاسع قائلاً: (كان عدد شعب هذا الأمير (التاري) المسيحي كبيراً ، حتى لقد أنبأنا رسل الملك أنهم شاهدوا في معسكره ثهان ماثة كنيسة صغيرة محمولة على عربات!

ثم يقول: «ويوجد بين التتاركثير من المسيحيين الذين يعتنقون عقيدة الإغريق». ويقول في /٢١٨: «نذكر ما فعله الإيلخان بعد تلقيه رسل الملك وهداياه ، من إرساله عهد أمان لجمع جميع الملوك الذين لم يدينوا بالطاعة بعد ، فلها جاءوه أمر بنصب كنيسة الملك وخاطبهم بقوله: أيها السادة ، لقد بعث ملك فرنسا إلينا ملتمساً عطفنا للدخول في طاعتنا ، وهاكم الجزية التي أنفذها إلينا فانظروها ، فإذا لم تستسلموا لنا فإنا مرسلون في طلبه عليكم ، وإذ ذاك أعلن أكثر الحاضرين استسلامهم للملك التتاري ، خوفاً من الملك الفرنسي » .

ثم يقول جوانفيل: «عاد مبعوثو الملك وفي صحبتهم آخرون من قبل ملك التتار العظيم الذي حملهم كتباً منه إلى ملك فرنسا ، جاء فيها: السلم خيرٌ فإنه إذا ساد أرضاً أكلت كل ذات أربع حشيش السلام ، كها أن من يدبون على قدمين يفلحون الأرض التي تخرج كل طيب في سلام أيضاً. وإننا نقص عليك هذا الخبر لتزداد معرفتك ، إذ لن تعرف معنى السلام إلا إذا عقدته معنا ، فقد ثار بريسترجون علينا ، كما ثار علينا فلان وفلان غيره من الملوك ، فحكمنا السيف

فيهم جميعاً ! ثم راح يعدد له هؤلاء الملوك ، ثم قال: لـذلك ننصحك أن تبعث إلينا عاماً بعد عام بشئ من ذهبك وفضتك ، وبذلك تبقينا أصدقاءك ، فإن لم تفعل هذا دمرناك أنت وشعبك ، كما فعلنا مع من ذكرنا لك من الملوك »!

ويعقب جوانفيل على هذا الكلام قائلاً: "ويجب أن تعلم أن الملك ندم أشد الندم على إرساله رسلاً إليه ! وكان قال في/ ١١: إن سفر رسل الملك كان من أنطاكية وإن سفرهم منها إلى ملك التتار استغرق مدة عام كامل ، وكانوا يقطعون في كل يوم مسافة عشرة فراسخ» . (الإساعيليون والمغول للسيد حسن الأمين/١٤٩).

أقول: كان المغول مغرورين بقوتهم كثيراً ، يرون أنفسهم أسياد العالم ، وكانت رسالة منكوقا آن الأولى الى ملك فرنسا ، ثم رسالته الجوابية ، أمراً لـه بالطاعة ، ولم يعبأ بطلبه التحالف ضد المسلمين ، فهو لايقيم وزناً للمسيحيين في العالم فقد اجتاح بلاد مسيحيي بلغاريا وأرمينيا والكرج أي جورجيا ، وبيزنطة المشرقية ، وأخضعهم وعاملهم كغيرهم بالقتل والتدمير .

وقد وصف ابن العبري/ ٢٣٤، مجئ هيتوم ملك الأرمن ذليلاً عندما طلب منكوقا آن حضوره ، قال: « توجه حاتم ملك الأرمن إلى خدمة مونكاقا آن ، أخذ قربان خيس الفصح ورحل عن مدينة سيس يوم الجمعة الصلبوت ، وخرج متنكراً مع رسول له بزي بعض الغلمان ، وأخذ على يده جنيباً يجذبه خلف الرسول ، لأنه كان خائفاً من السلطان صاحب الروم »! أي من حاكم تركيا المسلم.

أما قول مبعوثي لويس التاسع إنهم: «شاهدوا في معسكره ثبهان مائة كنيسة صغيرة محمولة على عربات، وأنه يوجد بين التتار كثير من المسيحيين المذين يعتنقون عقيدة الإغريق». فهو كذبٌ لتقوية قلوب جنودهم، فقد رجعوا بالخيبة وبرسالة تهديد لملك فرنسا إن لم يطع ملك الملوك المغولي!

فالمغول يتعاونون مع كل الأقوام على العدو الفعلي المشترك، لكنهم لا يتحالفون مع أحد! أما اتصال آباقا بالبابا كليمنضوس الرابع، وتعاونه مع لاوون الثالث في حرب المهاليك، فكان تعاوناً موضعياً ولم يكن تحالفاً.

# ٥- (الْيَاسَة) شريعة جنكيز خان للمغول

قال الذهبي في تاريخه: ١٨٦/٤٥: "جنكزخان ، طاغية التتار وملكهم الأول ، الذي خرب البلاد وأباد العباد ، وليس للتتار ذكر قبله ، وإنها كانوا ببادية الصين فملكوه عليهم وأطاعوه طاعة أصحاب نبي لنبي ، بل طاعة العباد المخلصين لرب العالمين »!

وفي صبح الأعشى: ٢١٤/٤ ﴿ أما عقيدتهم فقد قال الصاحب علاء الدين بن عطاء ملك الجويني: إن الظاهر من عموم مذاهبهم الإدانة بوحدانية الله تعالى ، وأنه خلق السموات والأرض ، وأنه يحيي ويميت ويغني ويفقر ويعطي ويمنع ، وأنه على كل شئ قدير ، وإن منهم من دان باليهودية ، ومنهم من دان بالنصرانية ، ومنهم من اطرَحَ الجميع ، ومنهم من تقرَّب بالأصنام . قال: ومن عادة بني جنكزخان أن كل من انتحل منهم مذهباً لم ينكره الآخر عليه .

ثم الذي كان عليه جنكزخان في التدين وجرى عليه أعقابه بعده: الجَرْيُ على منهاج يَاسَه التي قررها ، وهي قوانين خَمَنَها من عقله وقرَّرها من ذهنه ، رتَّب

فيها أحكاماً وحدد فيها حدوداً ، بها وافق القليل منها الشريعة المحمدية ، وأكثرها نخالف لذلك ، سهاها الياسة الكبرى ، وقد اكتتبها وأمر أن تجعل في خزانته ، تتوارث عنه في أعقابه ، وأن يتعلمها صغار أهل بيته . منها: أن من زنى قتل ، ومن أعان أحد خصمين على الآخر قتل ، ومن بال في الماء قتل ، ومن أعطي بضاعة فخسر ثم أعطي ثالثاً فخسر قتل ، ومن وقع أعطي بضاعة فخسر ثم أعطي ثالثاً فخسر قتل ، ومن وقع مله أو قوسه فمر عليه غيره ولم ينزل لمساعدته قتل ، ومن وجد أسيراً أو هارباً أو عبداً ولم يرده قتل ، ومن أطعم أسير قوم أو سقاه أو كساه بغير إذنهم قتل . لل غير ذلك من الأمور التي رتبها مما هم دائنون به إلى الآن ، وربها دان به من أسلم من ملوكهم ! ومن معتقدهم في ذبح الحيوان أن ثُلَفُ قوائمه ويشق جوفه ويدخل أحدهم يده إلى قلبه فيَمْرِسُه حتى يموت ، أو يُحرج قلبه ! ومن ذبح ويدخا المسلمين ذُبح " ! (أقول: وإلى الآن مازالت هذه طريقة ذبحهم في منغوليا):

### .html/index.php/archive/vb/www.lahdah.com//t-17907http:

«وأما عاداتهم في الأدب فكان من طريقة جنكزخان أن يعظم رؤساء كل ملة ويتخذ تعظيمهم وسيلة إلى الله تعالى ! ومن حال التبتر في الجملة إسقاط المؤن والكلف عن العلويين ، وعن الفقهاء ، والفقراء ، والزهاد ، والمؤذنين ، والأطباء وأرباب العلوم على اختلافهم ، ومن جرى هذا المجرى .

ومن آدابهم المستعملة: أن لا يأكل أحد من يد أحد طعاماً حتى يأكل المطعم منه ، ولو كان المطعم أميراً والآكل أسيراً ، ولا يختص أحد بالأكل وحده بل يطعم كل من وقع بصره عليه ، ولا يمتاز أمير بالشبع من الزاد دون أصحابه بل يقسمونه بالسوية ، ولا يخطو أحدٌ مَوْقدَ نار ولا طبقاً رآه ، ومن اجتاز بقوم يأكلون فله أن يجلس إليهم ويأكل معهم من غير إذن ، وأن لا يدخل أحد يده في الماء ، بل يأخذ منه ملء فيه ويغسل يديه ووجهه ، ولا يبول أحد على الرماد .

ويقال إنهم كانوا لايرون غسل ثيابهم البتة ، ولا يميزون بين طاهر ونجس . ومن طرائقهم أنهم لا يتعصبون لمذهب ، ولايتعرضون لمال ميت أصلاً ، ولـو ترك ملء الأرض، ولا يدخلونه خزانة السلطان .

ومن عاداتهم أنهم لا يفخمون الألفاظ ، ولايعظمون في الألقاب ، حتى يقال في مراسيم السلطان رسم القان بكذا ، من غير مزيد ألقاب .

وأما حالهم في طاعة ملكهم ، فإنهم من أعظم الأمم طاعة لسلاطينهم ، لا لمالٍ ولا لجاهٍ ، بل ذلك دأبٌ لهم ، حتى إنه إذا كان أمير في غاية من القوة والعظمة وبينه وبين السلطان كها بين المشرق والمغرب ، متى أذنب ذنباً يوجب عقوبة وبعث السلطان إليه من أخس أصحابه من يأخذه بها يجب عليه ، ألقى نفسه بين يدى الرسول ذليلاً ، ليأخذه بموجب ذنبه ولو كان فيه القتل !

ومن طريقة أمرائهم أنه لا يتردد أمير إلى باب أمير آخر ، ولا يتغير عن موضعه المعين له ، فإن فعل ذلك عوقب أو قتل ، وإذا عرضوا آلات الحرب على أمرائهم وفوا في العرض حتى بالخيط والإبرة ! ورعاياهم قائمون بها يلزمون به من جهة السلطان طيبة به نفوسهم . وإن غاب أحد من الرجال قام النساء بها عليهم » .

وقال المقريزي في المواعظ والإعتبار/ ١٤٤٥: "وشرَط أن لا يكون على أحد من وُلْد علي بن أبي طالب رضي الله عنه مؤنةٌ ولا كلفة ، وأن لا يكون على أحد من الفقراء ولا القراء ولا الفقهاء ولا الأطباء ، ولا من عداهم من أرباب العلوم وأصحاب العبادة والزهد والمؤذنين ومغسلي الأموات كلفةٌ ولا مؤونة ، وشرَط تعظيم جميع الملل من غير تعصب لملة على أخرى » . انتهى.

أقول: اتفقت المصادر التي روت نص الباسة على أنها تعفي الأولياء ورجال الدين وأشباههم من الضرائب، وفي أولهم أبناء على بن أبي طالب عليه وهذا يدل على نظرة جنكيز الإيجابية الى السادة أبناء على عليه وأنهم عنده أولياء الله وليسوا من أجهزة الدولة، وقد كان بعضهم يعيش في بلاد ما وراء النهر المحاذية لبلاد المغول.

وكان للمغول علاقة مع شيخ صوفي له نفوذٌ كبير في منطقة ما وراء النهر ، هو سعيد بن المطهر الباخرزي ، وكان يسكن بخارى ، ويعتقد به المسلمون ويحترمه التسار ، ومنهم جنكيز خان وابنه هو لاكو ! وكذلك كانوا يحترمون تلميذه الجويني الحموثي جد الجوينين وقد اصطحب هو لاكو أحدهم في غزوه لبغداد ، وجعله حاكم العراق. وسيأت الحديث عن تشبع الجوينين على يد نصير الدين فَاتَكُنْ .

أما سبب وجود بعض الصفات الإنسانية في هولاكو وأمثاله من الطغاة ، فهو قاعدة بينهاا الإمام الصادق عليه فقال: «إن الله تبارك وتعالى أعار أعداءه أخلاقاً من أخلاق أوليائه ، ليعيش أولياؤه مع أعدائه في دولاتهم . وفي رواية: ولولا ذلك لما تركوا ولياً لله إلا قتلوه ). (الكافي: ٢/ ١٠١)

# غزو المغول لبغداد قبل سقوطها بنصف قرن!

### ١- أخبر أمير المؤمنين الله عن فتنة الغول!

من كلام له عليه يخبر به عن الملاحم ، في وصف الترك المغول: «كأني أراهم قوماً كأن وجوههم المحجّانُ المُطرَّقة ، يلبسون السَّرق والديباج ، ويَعْتقبون الخيل العتاق ، ويكون هناك استحرارُ قتل ، حتى يمشى المجروح على المقتول ، ويكون المُفلت أقلَّ من المأسور ! فقال له بعض أصحابه: لقد أعطيت يا أمير المؤمنين علم الغيب ! فضحك وقال للرجل وكان كلبياً: يا أخا كلب ، ليس هو بعلم غيب وإنها هو تعلمٌ من ذي علم ، وإنها علم الغيب علم الساعة وما عدده الله سبحانه بقوله: إنَّ الله عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَة وَيُنزَّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ الله عَلِيمٌ خَبِيرٌ ، فيعلم الله سبحانه ماذا تَكْسِبُ عَداً وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ الله عَلِيمٌ خَبِيرٌ ، فيعلم الله سبحانه ما في الأرحام من ذكر أو أنثى ، وقبيح أو جميل ، وسنحي أو بخيل ، سبحانه ما في الأرحام من ذكر أو أنثى ، وقبيح أو جميل ، وسنحي أو بخيل ، وشقي أو سعيد ، ومن يكون النار حطباً ، أو في الجنان للنبين مرافقاً . فهذا علم الغيب الذي لا يعلمه أحد إلا الله ، وما سوى ذلك فعلمٌ علمَه علمَه ألله نبيه عليه فعلمنيه ، ودعا لى بأن يعيه صدرى ، وتَضْطَمَ عليه جوانحى».

### وقال ابن أبي الحديد في شرحه ، ما حاصله:

المِجَانِّ: جمع عِجَن بكسم الميم وهو الترس لأنه يستتر به . والجُنَّة: السترة والجمع جُنن ، يقال استجن بجُنة أي استتر بسترة . والمُطرَّقة المتخذة من حديد مطرق بالمطرقة . والسَّمَ ق: شقق الحرير . واعلم أن هذا الغيب الذي أخبر عنه علا قد رأيناه نحن عياناً ووقع في زماننا ، وكان الناس ينتظرونه من أول الإسلام حتى ساقه القضاء والقدر إلى عصرنا ، وهم التتار الذين خرجوا من أقاصي المشرق ، حتى وردت خيلهم العراق والشام ، وفعلوا بملوك الخطا وقفجاق وببلاد ما وراء النهر وبخراسان وما والاها من بلاد العجم ، ما لم تحتو التواريخ منذ خلـق الله تعالى آدم إلى عصرنا هذا على مثله ! فإن بابك الخرمي لم تكن نكايته وإن طالت مدته نحو عشرين سنة ، إلا في إقليم واحد وهو آذربيجان ، وهـؤلاء دوخوا المشرق كله ، وتعـدت نكـايتهم إلى بـلاد إرمينيـة وإلى الـشام ، ووردت خيلهم إلى العراق! وبخت نصر الذي قتل اليهود، إنها أخرب بيت المقدس وقتل من كان بالشام من بني إسرائيل. وأي نسبة بين من كان بالبيت المقدس من بني إسرائيل إلى البلاد والأمصار التي أخربها هؤلاء والناس الذين قتلـوهم من المسلمين وغيرهم». (شرح نهج البلاغة:٨/ ٢١٥).

أقول: هذه إحدى معجزات أمير المؤمنين عليه، وعقيدتنا أن النبي علمه الكثير، ففي بصائر الدرجات/ ٣٢٦، والخصال/ ٣٤٤: أنه على على منبر المدائن في حديث: «يا أيها الناس إن رسول الله على أسرً إليَّ ألف حديث في كل حديث ألف باب، لكل باب ألف مفتاح، وإنى سمعت الله جل جلاله يقول: يَوْمَ نَدْعُو

كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ، وإني أقسم لكم بالله ليبعثن يوم القيامة ثمانية نفرٌ يدعون بإمامهم وهو ضبُّ ! ولو شئت أن أسميهم لفعلت ! ثم حدق نظره الى ثمانية نفر من المنافقين ، كانوا في مجلس خر ، وقد صادوا ضباً حياً فبايعوه سخرية بأمير المؤمنين عَلَيْهِ ! وقد أخبر عَلَيْهِ بمغيبات عن المستقبل ، ومنها خبر غزو المغول .

### ٢- حملة الغول الأولى على بلاد السلمين

كانت حملة جنكيز خان الأولى على بغداد سنة ٦١٦هجرية ، أي قبل غزو ابنـه هولاكو لبغداد بتسع وأربعين سنة !

قال ابن خلدون: ٣/ ٥٣٤ ، يصف حملة جنكيز: (فسار إلى بلاد تركستان وما وراء النهر وملكها من أيدي الخطا، ثم حارب خوارزم شاه إلى أن غلبه على ما في يده من خراسان وبلاد الجبل، ثم تخطى أرانية فملكها، ثم ساروا إلى بلاد شروان وبلد اللان واللكز فاستولوا على الأمم المختلفة بتلك الأصقاع، ثم ملكوا ببلاد قنجاق. وسارت طائفة أخرى إلى غزنة وما يجاورها من بلاد الهند، وسجستان وكرمان، فملكوا ذلك كله في سنة أو نحوها، وفعلوا من العيث والقتل والنهب ما لم يسمع بمثله في غابر الأزمان ٤. انتهى.

وقد هرب سلطان سلاطين الخلافة محمد خوارزم شاه من جنكيز ، وكانت بيده إمكانات دول وجيوشها ، لكنه أصيب بالذعر فهرب من بلـد الى بلـد وجـيش جنكيز القليل يتبعه ، حتى وصل الى البحر أو الهند ، وهلك وانقطعت إخباره!

قال عنه الذهبي في سيره: ٢٧/ ٢٧٤: ووكان خوارزم شاه محمد قد عظم جداً ،

ودانت له الأمم ، وتحت يده ملوك وأقاليم » .

وفي كامل ابن الأثير:٣٦١/١٢: « وسيَّر عشرين ألف فارس وقال لهم: أطلبوا خوارزمشاه أين كان ، ولو تعلق بالسهاء ، حتى تدركوه وتأخذوه »!

وقال عنه السبكي في الطبقات: ١/ ٣٢٩: « وأما خوار زمشاه فكان سعده قد تكامل ورأى من العظمة ما لم يعهد مثله لملك من زمن مديد وطالت مدته...ملك الخطا وما وراء النهر ، وخوار زم ، وأصفهان ، ومازندران ، وكرمان ، ومنجان ، وكش وجكان ، والغور ، وغزنة ، وأميان ، وأترار ، وأذربيجان إلى ما يليها من الهند وبلاد الترك ، وجميع ما وراء النهر إلى أطراف الصين ، وخطب له على منابر دربند شروان ، وبلاد خراسان ، وعراق العجم ، وغيرها من الأقاليم المتسعة والمدن الشاسعة ، مع المكنة الزائدة وطول المدة.. وقيل إنهم وجدوا في خزانة من خزائه عشرة آلاف ألف دينار ، وألف حمل من الأطلس » .

وفي شرح نهج البلاغة: ٨/ ٣٢٧: «فكان كلها رحل عن منزل نزله التتار ، حتى وصل إلى بحر طبرستان فنزل هو وأصحابه في سفن ووصل التتار ، فلها عرفوا نزوله البحر رجعوا وأيسوا منه... ثم اختُلف في أمر خوارزم شاه فقومٌ يَخكُون أنه أقام بقلعة له في بحر طبرستان منيعة فتوفي بها ، وقومٌ يحكون أنه غرق في البحر ، وقومٌ يحكون أنه غرق ونجا عرياناً فصعد إلى قرية من قرى طبرستان ، فعرفه أهلها فجاءوا وقبلوا الأرض بين يديه ، وأعلموا عاملهم به فجاء إليه وخدمه ، فقال له خوارزم شاه: إحملني في مركب إلى الهند ، فحمله إلى شمس الدين أنليمش ملك الهند ، وهو نسيبه من جهة زوجته والدة منكبوني بن خوارزم شاه

الملك جلال الدين ، فإنها هندية من أهل بيت الملك ، فيقال إنه وصل إلى أنليمش وقد تغير عقله مما اعتراه من خوف التتار! أو لأمر سلطه الله تعالى عليــه فكان يهذى بالتتار بكرةً وعشياً »!!

وقال في: ٢٣٨/٢٢: «ثم جهز جنكزخان خلف خوارزم شاه ، فعبروا جيحون خوضاً وسباحة ، فانهزم منهم وهم وراءه ، ثم عطفوا فأخذوا الريّ ، ومازندران وظفروا بأم خوارزم شاه ومعها خزائنه ، فأسروها ».

وفي طبقات الشافعية: ١/ ٣٣٧: "فرأوا في الطريق أم السلطان خوارزمشاه ، وكانت قد سمعت بهزيمة ابنها وهي في خوارزم ، وخوارزم دار محكتهم العظمى ، فأخرجت من الحبس عشرين سلطاناً كانوا في سجن ولدها وقتلتهم ، وأودعت بعض القلاع من الأموال ما لايدرك كثرة ، ثم سارت فرأوها ومعها من الأموال والجواهر والنفائس ما لا يعد كثرة ، فاستأصلوا ذلك كله » !

وفي سير الذهبي:١٤٣/٢٢: «فمن ألقابها: عصمة الدنيا والدين ، ألغ تركان ، سيدة نساء العالمين ! وكانت سفاكة للدماء ، وهي من بنات ملوك الـترك ولها من الأموال والجواهر ما يقصر الوصف عنه ، فأخذت التتار الجميع ، ومما أخذوا لابنها صندوقين كان هو يقول: فيهما ما يساوي خراج الأرض » .

أقول: كانت هذه الهزيمة بل الإنهيار للخلافة العباسية ، قبل غزو المغول لبغداد بتسع وأربعين سنة ، فأين كان الشيعة ، وأين كان الوزير ابن العلقمي ، ونصير الدين الطوسي ؟!

ثم انسحب المغول ، فهاذا فعلت الخلافة لمنع تكرار الكارثة التي حدث ؟!

عنم، إن أبرز ما فعله الخليفة في بغداد أنه حل جيش الخلافة المكون من مئة ألف مقاتل، وعندما تولى ابن العلقمي الوزارة بعد سنين طالب بإعادة الجيش لدفع غزو المغول، واستعان بالجنود المسرحين فاعتصموا يوم الجمعة حتى عطلوا الصلاة، فاتهمه حواشي الخليفة كالشرابي والدويديار قائد الجيش، بأنه يريد أن يسرق من ميزانية الجيش، ومنعوا إعادة تشكيل جيش الخلافة!

### ٣- احتل المغول روسيا وشرق أوروبا

روت مصادر التاريخ غزو جيش جنكيز لأرمينية والقفقاز وجورجيا وبلغاريا وبولونيا والمجر وروسيا ! ومن نصوصها ما في كامل ابن الأثير:٣٨٣/١٢: «لما فرغ التر من بلاد المسلمين بأذربيجان وأران ، بعضه بالملك وبعضه بالصلح، ساروا إلى بلاد الكرج من هذه الأعمال أيضاً ، وكان الكرج قد أعدوا لهم واستعدوا وسيروا جيشاً كثيراً إلى طرف بلادهم ليمنعوا التتر عنها ، فوصل إليهم التتر فالتقوا فلم يثبت الكرج بل ولوا منهزمين ، فأخذهم السيف فلم يسلم منهم إلا الشريد . ولقد بلغني أنهم قتل منهم نحو ثلاثين ألفاً ، ونهبوا ما وصلوا اليه من بلادهم وخربوها ، وفعلوا بها ما هو عادتهم !

فلما وصل المنهزمون إلى تفليس وبها ملكهم جمع جموعاً أخرى وسيرهم إلى التر أيضاً ليمنعوهم من توسط بلادهم ، فرأوا التر وقد دخلوا البلاد لم يمنعهم جبل ولا مضيق ولا غير ذلك! فلما رأوا فعلهم عادوا إلى تفليس فأخلوا البلاد! ففعل التر فيها ما أرادوا من النهب والقتل والتخريب! ورأوا بلاداً كثيرة

المضايق والدربندات فلم يتجاسروا على الوغول فيها فعادوا عنها . وداخل الكرج منهم خوف عظيم حتى سمعت عن بعض أكابر الكرج وكان قدم رسولاً أنه قال: من حدثكم أن التتر انهزموا وأسروا فلا تصدقوه ! وإذا حدثتم أنهم قُتلوا فصدقوا ، فإن القوم لا يفرون أبداً ! ولقد أخذنا أسيراً منهم فألقى نفسه من الدابة ، وضرب رأسه بالحجر إلى أن مات ولم يسلم نفسه للأسرة !

لما عبر التتر دربند شروان ساروا في تلك الأعهال، وفيها أمم كثيرة منهم اللان واللكز وطوائف من الترك، فنهبوها وقتلوا من اللكز كثيراً وهم مسلمون وكفار، وأوقعوا بمن عداهم من أهل تلك البلاد، ووصلوا إلى اللان وهم أمم كثيرة وقد بلغهم خبرهم، فجدوا وجمعوا عندهم جمعاً من قفجاق فقاتلوهم فلم تظفر إحدى الطائفتين بالأخرى، فأرسل التتر إلى قفجاق يقولون نحن وأنتم جنس واحد، وهؤلاء اللان ليسوا منكم حتى تنصروهم ولادينكم مثل دينهم، ونحن نعاهدكم أننا لا نعترض إليكم، ونحمل إليكم من الأموال والثياب ما شئتم، وتتركون بيننا وبينهم...وساروا إلى قفجاق وهم آمنون متفرقون لما استقر بينهم من الصلح، فلم يسمعوا بهم إلا وقد طرقوهم ودخلوا بلادهم فأوقعوا بهم الأول فالأول، وأخذوا منهم أضعاف ما حملوا إليهم!

وأقام التتر في بلاد قفجاق وهي أرض كثيرة المراعي في الستاء والصيف... ووصلوا إلى مدينة سوادق وهي مدينة قفجاق التي منها مادتهم ، فإنها على بحر الخزر ، والمراكب تصل إليها وفيها الثياب فتشترى منهم وتباع عليهم الجواري والماليك والبرطاسي والقندر والسنجاب ، وغير ذلك مما هو في بلادهم ، وبحر

خزرية هذا بحر متصل بخليج القسطنطينية..

ثم إنهم ساروا سنة عشرين وست مائة إلى بلاد الروس، فسمع الروس وقفجاق خبرهم وكانوا مستعدين لقتالهم ، فساروا إلى طريق التتر ليلقوهم قبل أن يصلوا إلى بلادهم ليمنعوهم عنها ، فبلغ مسيرهم التتر فعادوا على أعقابهم راجعين فطمع الروس وقفجاق فيهم ، وظنوا أنهم عادوا خوفـاً مـنهم وعجـزاً عن قتالهم ، فجدُّوا في اتِّباعهم ولم يزل التتر راجعين وأولئك يَقْفُون أثرَهم النسي عشر يوماً! ثم إن التتر عطفوا على الروس وقفجاق، فلم يشعروا بهــم إلا وقــد لقوهم على غرة منهم ، لأنهم كانوا قد أمنوا التتر واستشعروا القدرة عليهم ، فلم يجتمعوا للقتال إلا وقد بلغ التتر منهم مبلغاً عظيماً ، فصبر الطائفتان صبراً لم يسمع بمثله ، ودام القتال بينهم عدة أيام ، ثم إن التتر ظفروا واستظهروا فـانهزم قفجاق والروس هزيمة عظيمة ، بعد أن أثخين فيهم التبر ، وكثير القتيل في المنهزمين فلم يسلم منهم إلا القليل ، ونهب جميع ما معهم ، ومن سلم وصل إلى البلاد على أقبح صورة لبعد الطريق والهزيمة ، وتبعهم كثير يقتلون وينهبون ويخربون البلاد ، حتى خـلا أكثرها ، فـاجتمع كثـير مـن أعيـان تجـار الـروس وأغنيائهم ، وحملوا ما يعز عليهم وساروا يقطعون البحر إلى بلاد الإسلام...

وقصدوا بلغار أواخر سنة عشرين وست مائة ، فلما سمع أهل بلغار بقربهم منهم كمنوا لهم في عدة مواضع ، وخرجوا إليهم فلقوهم واستجروهم إلى أن جاوزوا موضع الكمناء ، فخرجوا عليهم من وراء ظهورهم ، فبقوا في الوسط وأخذهم السيف من كل ناحية ، فقتل أكثرهم ولم ينج منهم إلا القليل! قيل كانوا نحو أربعة آلاف رجل فساروا إلى سقين عائدين إلى ملكهم جنكز خان ، وخلت أرض قفجاق...واتصلت الطريق ، وحملت الأمتعة كما كانت ».

وفي سير الذهبي:۲۲۲/۲۲۲: «كانت الوقعة بين التتار الـداخلين مـن الدربنـد وبـين القفجاق والروس ، وصبروا أياماً ثم استحر القتل بالروس والقفجــاق..وفيهــا رجعت التتار من بلاد القفجاق فاستباحوا الري وساوه وقم ».

# ٤- نماذج من قسوة المغول ووحشيتهم ا

يتعجب الإنسان من سرعة موجة المغول واكتساحهم البلاد ، رغم بُعدها ووعورة طرقها ، ودفاع أهلها عنها ! لكن يبطل العجب عندما يقرأ عن الرعب الذي أصاب الشعوب والحكام والجيوش ، من مجرد إسم المغول !

وقد تعمد قادة المغول شحن غرائز جنودهم الوحشية لتخويف الشعوب! وهذه نهاذج من وحشيتهم ، من تاريخ ابن الأثير الذي عاصر غزوهم:

قال في:٣٥٨/١٢، وبعدها: "فلو قال قائل إن العالم مذخلق الله سبحانه وتعالى آدم إلى الآن لم يبتلوا بمثلها ، لكان صادقاً ، فإن التواريخ لم تتضمن ما يقاربها ولا ما يدانيها ! ومن أعظم ما يذكرون من الحوادث ما فعله بختنصر ببني إسرائيل من القتل وتخريب البيت المقدس ، وما بيت المقدس بالنسبة إلى ما خرب هؤلاء الملاعين من البلاد التي كل مدينة منها أضعاف بيت المقدس ! وما بنو إسرائيل بالنسبة إلى من قتلوا ؟ فإن أهل مدينة واحدة عمن قتلوا أكثر من بني إسرائيل ! وأما الدجال فإنه يُبقي على من اتبعه ويهلك من خالفه، وهؤلاء لم يبقوا على أحد

بل قتلوا النساء والرجال والأطفال ، وشقوا بطون الحوامل وقتلوا الأجنَّة...

ثم قصدوا بلاد قفجاق وهم من أكثر الترك عدداً ، فقتلوا كل من وقـف لهـم فهرب الباقون إلى الغياض ورؤوس الجبال وفارقوا بلادهـم ، واسـتولى هـؤلاء التتر عليها ، فعلوا هذا في أسرع زمان ، لم يلبثوا إلا بمقدار مسيرهم لا غير .

ومضى طائفة أخرى غير هذه الطائفة إلى غزنة وأعالها وما يجاورها من بلاد الهند وسجستان وكرمان ، ففعلوا فيها مثل فعل هؤلاء وأشد! وهذا ما لم يطرق الأسياع مثله! فإن الإسكندر الذي اتفق المؤرخون على أنه ملك الدنيا ، لم يملكها في هذه السرعة إنها ملكها في نحو عشر سنين ، ولم يقتل أحداً إنها رضي من الناس بالطاعة ، وهؤلاء قد ملكوا أكثر المعمور من الأرض وأحسنه وأكثره عهارة وأهلاً وأعدل أهل الأرض أخلاقاً وسيرة ، في نحو سنة! ولم يبق أحد من اللاد التي لم يطرقوها إلا وهو خائف ، يتوقعهم ويترقب وصولهم إليه...

ثم إنهم لايحتاجون إلى ميرة ومدد يأتيهم! فإنهم معهم الأغنام والبقر والخيل وغير ذلك من الدواب، يأكلون لحومها لا غير، وأما دوابهم التي يركبونها فإنها تحفر الأرض بحوافرها وتأكل عروق النبات، ولاتعرف الشعير! فهم إذا نزلوا منزلاً لا يحتاجون إلى شئ من خارجه!...

ودخل جنكز خان بنفسه وأحاط بالقلعة ونادى في البلد بأن لايتخلف أحد ومن تخلف قتل فحضروا جميعهم...ثم أمرهم بالخروج من البلد، فخرجوا مجردين من أموالهم ليس مع أحد منهم غير ثيابه التي عليه، ودخل الكفار البلد فنهبوه وقتلوا من وجدوا فيه، وأحاط بالمسلمين فأمر أصحابه أن يقتسموهم

فاقتسموهم . وكان يوماً عظيماً من كثرة البكاء من الرجال والنساء والولدان تفرقوا أيدي سبا وتمزقوا كل ممزق! واقتسموا النساء أيضاً وأصبحت بخارى خاوية على عروشها كأن لم تغن بالأمس! وارتكبوا من النساء العظيم والناس ينظرون ويبكون ولا يستطيعون أن يدفعوا عن أنفسهم شيئاً مما نزل بهم! فمنعهم من لم يرض بذلك واختار الموت على ذلك، فقاتل حتى قتل! واستصحبوا معهم من سلم من أهل بخارى أسارى، فساروا بهم مشاة على أقبح صورة، فكل من أعيا وعجز عن المشي قتل!

فلما قاربوا سمرقند قدموا الخيالة وتركوا الرجالة والأسارى والأثقال وراءهم حتى تقدموا شيئاً فشيئاً ليكون أرعب لقلوب المسلمين...فقاتلهم الرجالة بظاهر البلد فلم يزل التتر يتأخرون وأهل البلد يتبعوهم ويطمعون فيهم ، وكان الكفار قد كمنوا لهم كميناً ، فلم جاوزوا الكمين خرجوا عليهم...

فلما كان اليوم الرابع نادوا في البلد (سمرتند) أن يخرج أهله جميعهم ومن تأخر قتلوه ، فخرج جميع الرجال والنساء والصبيان ففعلوا مع أهل بخارى من النهب والقتل والسبى والفساد...وكان ذلك في المحرم سنة ٦١٧...

فوصلوا إلى الريّ على حين غفلة من أهلها ، فلم يشعروا إلا وقد وصلوا إليها وملكوها ونهبوها وسبوا الحريم واسترقوا الأطفال ، وفعلوا الأفعال التي لم يسمع بمثلها ، ولم يُقيموا ومضوا مسرعين في طلب خوارزمشاه ، فنهبوا في طريقهم كل مدينة وقرية مروا عليها...

ثم وصلوا إلى قزوين فاعتصم أهلها منهم بمدينتهم ، فقاتلوهم وجدُّوا في

قتالهم ودخلوها عنوة بالسيف، فاقتتلوا هم وأهل البلد في باطنه، حتى صاروا يقتتلون بالسكاكين، فقتل من الفريقين ما لابحصي!

ثم فارقوا قزوين فعُدَّ القتلي من أهل قزوين فزادوا على أربعين ألف قتيل...

فلما حصروها (مراغة) قاتلهم أهلها فنصبوا عليها المجانيق وزحفوا إليها، وكانت عادتهم إذا قاتلوا مدينة قدموا من معهم من أسارى المسلمين بين أيديهم يزحفون ويقاتلون، فإن عادوا قتلوا، فكانوا يقاتلون كرها، وهم المساكين كها قيل:كالأشقر إن تقدم ينحر وإن تأخر يعقر! وكانوا هم يقاتلون وراء المسلمين فيكون القتل في المسلمين الأسارى، وهم بنجوة منه!

فأقاموا عليها عدة أيام ، ثم ملكوا المدينة عنوة وقهـراً رابـع صـفر ، ووضـعوا السيف في أهلها ، فقتل منهم ما يخرج عن الحد والإحصاء ، ونهبوا كل ما يصلح لهم وما لايصلح لهم أحرقوه !

واختفى بعض الناس منهم ، فكانوا يأخذون الأسارى ويقولون لهم: نادوا في الدروب إن التر قد رحلوا ! فإذا نادى أولئك خرج من اختفى فيؤخذ ويقتل ! وبلغني أن امرأة من التتر دخلت داراً وقتلت جماعة من أهلها وهم يظنونها رجلاً فوضعت السلاح فإذا هي امرأة ، فقتلها رجل أخذته أسيراً !

وسمعت من بعض أهلها أن رجلاً من التتر دخل داراً فيه مائة رجل ، فيها زال يقتلهم واحداً واحداً حتى أفناهم ، ولم يمد أحد يده اليه بسوء ! ووضعت الذلة على الناس فلا يدفعون عن نفوسهم قليلاً ولا كثيراً ، نعوذ بالله من الخذلان !

ثم رحلوا عنها نحو مدينة إربل، ووصل الخبر إلينا بذلك بالموصل فخفنا... وكانت الأقوات متعذرة في تلك البلاد جميعها ، لخرابها وقتل أهلها وجلاء من سلم منهم ، فلا يقدر أحد على الطعام إلا قليلاً ، وأما التتر فلا يبالون لعدم الأقوات لأنهم لا يأكلون إلا اللحم ، ولا تأكل دوابهم إلا نبات الأرض ، حتى إنها تحفر بحوافرها الأرض عن عروق النبات فتأكلها !

وقوي التترعلى المسلمين (في أربيل) فأفنوهم قتلاً ، ولم يسلم إلا من كان عمل له نفقاً يُختفي فيه ! وبقي القتل في المسلمين عدة أيام ثم ألقوا النار في البلد فأحرقوه... ثم إنهم ملكوا البلد (بيلقان) عنوةً في شهر رمضان سنة ثهان عشرة وست مائة ووضعوا السيف فلم يبقوا على صغير ولا كبير ولا امرأة ! حتى إنهم يشقون بطون الحبالي ويقتلون الأجنة ! وكانوا يفجرون بالمرأة ثم يقتلونها !

وكان الإنسان منهم يدخل الدرب فيه الجياعة فيقتلهم واحداً بعد واحد ، حتى يفرغ من الجميع ، لا يمد أحد منهم اليه يداً » !

وفي الكامل: ٣٩٧/١٢: «فوصلوا إلى قرية تسمى المؤنسة وهي على مرحلة من نصيبين بينها وبين الموصل، فنهبوها، واحتمى أهلها وغيرهم بخان فيها فقتلوا كل من فيه! وحكي لي عن رجل منهم أنه قال اختفيت منهم ببيت فيه تبن، فلم يظفروا بي، وكنت أراهم من نافذة في البيت، فكانوا إذا أرادوا قتل إنسان فيقول لا بالله! فيقتلونه، فلما فرغوا من القرية ونهبوا ما فيها وسبوا الحريم، رأيتهم وهم يلعبون على الخيل ويضحكون، ويُغنُّون بلغتهم بقول: لا بالله »!

وفي الكامل:١٢/ ٥٠١: "ولقد بلغني أن إنساناً منهم أخذ رجلاً ولم يكن مع التتري

ما يقتله به ، فقال له: ضع رأسك على الأرض ولا تبرح ، فوضع رأسه على الأرض ! ومضى التري وأحضر سيفاً فقتله به ! وحكى لي رجل قال: كنت أنا ومعي سبعة عشر رجلاً في طريق ، فجاءنا فارس من التر وقال لنا حتى يكتف بعضنا بعضاً ، فشرع أصحابي يفعلون ما أمرهم ، فقلت لهم: هذا واحد فلم لا نقتله ونهرب ؟ فقالوا: نخاف ! فقلت هذا يريد قتلكم الساعة ! فنحن نقتله فلعل الله يخلصنا ، فوالله ما جسر أحد يفعل ذلك ! فأخذت سكيناً وقتلته وهربنا فنجونا ! وأمثال هذا كثير » .

### ٥- بركة خان المغولي الذي ضخموه ا

تتعجب من أن أتباع الخلافة ضخموا شخصين هما: الباخرزي الصوفي، وسيأتي ذكره، وبركة خان بن توشي خان بن جنكيز خان، فقالوا إنه أسلم على يد الباخرزي وأقام شعائر الإسلام، وأنه والباخرزي نهيا هولاكو عن احتلال بغداد وقتل الخليفة، فتأخر بسبب ذلك سنتين! وكثرت رواياتهم عن (فضائل) بركة خان، ومراسلاته وهداياه المتبادلة مع الخليفة ومع سلطان مصر بيبرس، وصوروا حربه لهولاكو بأنها كانت بتحريك سلاطين المسلمين!

وأكثر من بالغ في أمره: القلقشندي ، والعيني ، وابن خلدون في تاريخه: ٥/ ٩٩ه.

ومثلهم الذهبي، قال في تاريخه:١٨٩/٤٩: ﴿بركة بن تـوشي بـن جنكـز خـان المغـلي، ملك القفجاق وصحراء سوداق، وهـي مملكـة متـسعة مـسيرة أربعـة أشـهر، وأكثرها براري ومروج... وكان قد أسلم وكاتب الملك الظاهر... ولـه عـساكر عظيمة ومملكة تفوق مملكة هو لاكو من بعض الوجوه، وكان يعظم العلماء ويعتقد في الصالحين، ولهم حرمة عنده. من أعظم الأسباب لوقوع الحرب بينه وبين هو لاكو كونه قتل الخليفة.. وقد سافر من سقسين سنة نيف وأربعين إلى بخارى لزيارة الشيخ سيف الدين الباخرزي فقام على باب الزاوية إلى الصباح، ثم دخل وقبَّل رجل الشيخ، وأسلم معه جماعة من أمرائه »!

وقال القلقشندي في مآثر الإنافة: ٢/ ٩٠: ﴿ وَكَانَ لَلْمُسْتَعْصُمُ وَزِيرَ يَقَالُ لَهُ مَوْيِدُ الدين بن العلقمي رافضي، فشق ذلك عليه فكتب الى هو لاكو بن طولى بن جنكز خان ملك التتر وأطمعه في البلاد، فخرج هو لاكو للإستيلاء على بلاد الخليفة.

وكان بركة بن طوجى خان صاحب بلاد الشهال التي قاعدتها الآن السراي، قد أسلم على يد الباخرزي أحد مشايخ الصوفية وأوصاه بالخليفة المستعصم، وكتب بركة الى الخليفة يعرفه ذلك وأنه معاضده وناصره، وانتظمت الصحبة بينه وبين الخليفة، فمرَّ هولاكو على بركة قاصداً بغداد، فاعترضه بركة ومنعه من ذلك وقال: إن الخليفة صاحبي فلا سبيل الى وصولك اليه، وإن لم ترجع عنه حاربتك! فتوقف هولاكو حينئذ عن قصد بغداد سنتين حتى مات بركة فقصد بغداد حينئذ، انهى.

وما قالوه في بركة كذبٌ صريح! فهو لم ينة ابن عمه هو لاكو عن غزو بغداد ولا عن قتل الخليفة ، بل أمدَّه بجيش لذلك! ففي تاريخ الذهبي:۴٥/٤٨: «وركب هو لاكو إلى العراق ، وكان على مقدمته باجو نوين ، وفي جيشه خلقٌ من الـترك والكرج ، ومن عسكر بركة بن عم هو لاكو ، ومدد من صاحب الموصل »!

كها نصوا أنفسهم على أن بركة غزا تركيا قبل غزو هولاكو لبغداد! وفرض على السلاجقة مالية ضخمة ، وترك فيها حامية مغولية!

قال ابن كثير في النهاية:٣٧٧/١٣: "ثم أغار بركه خان على بلاد القسطنطينية فصانعه صاحبها ، وأرسل الظاهر هدايا عظيمة إلى بركه خان ».

وفي العبر للذهبي:ه/١٦٧: «سنة إحدى وأربعين وست مئة . فيها حكمت التتار على بلد الروم ، وألزم صاحبها ابن علاء الدين بأن يحمل لهم كل يوم ألف دينار ومملوكاً ، وجارية ، وفرساً ، وكلب صيد »!

كها أن حرب بركة لهو لاكو لم تكن لأنه قتل صديقه الخليفة كها زعم الـذهبي ! بل لأن بركة خان لم تكفه غنائم غزوه لتركيا ، فطلب من هو لاكو سههاً من أموال البلاد التي غزاها وسلبها ، فلم يعطه !

قال ابن كثير: ٢٧٢/١٣: "وقع الخلاف بين هو لاكو وبين السلطان بركه خان بن عمه ، وأرسل إليه بركه يطلب منه نصيباً مما فتحه من البلاد وأخذه من الأموال والأسرى ، على ما جرت به عادة ملوكهم! فقتل رسله فاشتد غضب بركه ، وكاتب الظاهر ليتفقا على هو لاكو »!

وهذه هي الحرب الثانية لبركة مع هولاكو ، أما الحرب الأولى فكانت قبل غزو بغداد في سياق اختلاف أولاد جنكيز وأحفاده على مملكته !

فقد ذكر النويري في نهاية الإرب/٦٢٢٧: أن طوجي أوتـوشي بـن هولاكـو غـزا المنطقة الشيالية أو البلاد الشيالية بأمر أخيه منكوقا آن سنة٦٢٧، وحكمهـا الى أن توفي سنة ١٤١ وحكمها بعده ابنه باطوخان نحو عشر سنين الى أن مات سنة ١٦٠، وكان له ثلاثة أولاد: طغان وبركة وبركجار، فنازعهم عمهم صرطق بن توشي وحكم سنة وشهرين ومات سنة ١٥٠، ولم يكن له أولاد. وكانت زوجة طغان واسمها براق شين تريد الحكم لابنها تدان منكوا، لكن أعهام ولدها وقادة الجيش لم يقبلوا وولوا عليهم بركة، فكتبت براق الى هولاكو تستغيثه وتطلب منه أن يحتل المنطقة ويحكمها، ثم خرجت قاصدة هولاكو فلحقوا بها في الطريق وقتلوها، وطمع هولاكو بمساعدة أنصارها، فغزا مملكة بركة وكانت بينها حرب طاحنة! فهذا كل ما في الأمر، لا إسلام ولا مسلمون ولا خليفة!

ومن الغريب أنهم رأوا أن بركة توجه بعد معركته مع هولاكو لغزو بـلاد المسلمين، فأغمضوا عيونهم ومدحوا بركة!

قال العيني في عقد الجهان/ ١٨٩: «وأما الحرب التي وقعت بين بركة خان وهلاون فكانت حرباً عظيمة انكسر فيها هلاون كسراً شنيعاً وقتل أكثر أصحابه وغرق أكثر من بقي ، وهرب هو في شرذمة قليلة من أصحابه . وبعد فراغ بركة خان من الحرب عاد على بلاد القسطنطينية وصانعه صاحبها » . انتهى.

ومعنى هذا أن بركة قام بحملتين على تركيا ، فقد روى ابن العبري/ ٢٢٣، أنه غزا تركيا سنة ، قال: « وفي سنة أربعين تركيا سنة ، قال: « وفي سنة أربعين وست مائة سار السلطان غياث الدين كيخسر و (السلجوتي) إلى أرمينية في جمع كثيف وجهاز لم يتجهز أحد مثله في عساكره وعساكر اليونانيين والفرنج والأرمن والعرب لمحاربة التاتار ، فالتقى العسكران بنواحي أرزنكان

بموضع يسمى كوساذاغ ، وأول وهلة باشر المسلمون ومن معهم الجيوش النصرانية الحرب وذُهلوا وأدبروا وولوا هاربين ، فانهزم السلطان مبهوتاً فأخذ نساءه وأولاده من قيسارية ، وسار إلى مدينة أنقورة فتحصن بها ..الغ.»!

وعليه ، فقد كان بركة خان يتودد الى المسلمين لاحبّاً بهم ولا بالإسلام بـل منافسةً لهولاكو! وقد استفاد من ذلك فأرسل دفعات من جيش المغول الى مصر فاستقبلهم السلطان بيبرس ، ووظفهم وصار لهم شأن في تاريخ مصر .

قال المقريزي في المواعظ والإعتبار/١٤٤٧: «فلما كثرت وقائع الترق في بلاد المشرق والشهال وبـلاد القبجـاق وأسروا كثـيراً مـنهم وبـاعوهم ، تنقلـوا في الأقطـار واشترى الملك الصالح نجم الدين أيوب جماعة منهم سياهم البحرية ، ومنهم من ملك ديار مصر ، وأولهم المعز أيبك...ثم كثرت الوافدية في أيام الملك الظاهر بيبرس وملؤوا مصر والشام، وخطب للملك بركة بن يوشي بـن جنكـز خان على منابر مصر والشام والحرمين! فغصت أرض مصر والشام بطوائف المُغُلُ وانتشرت عاداتهم بها وطرائقهم! هذا وملوك مصر وأمراؤها وعساكرها قد ملثت قلوبهم رعباً من جنكز خان وبنيه ، وامتزج بلحمهم ودمهم مهابتهم وتعظيمهم... وكانوا إنها رُبُّوا بدار الإسلام ولقنوا القرآن وعرفوا أحكام الملة المحمدية ، فجمعوا بين الحق والباطل وضموا الجيد إلى الردئ ، وفوضوا لقاضي القضاة كل ما يتعلق بالأمور الدينية من الصلاة والصوم والزكاة والحج، وناطوا به أمر الأوقاف والأيتام ، وجعلوا إليه النظر في الأقيضية الشرعية كتـداعي الزوجين وأرباب الديون ونحو ذلك.

واحتاجوا في ذات أنفسهم إلى الرجوع لعادة جنكز خان والإقتداء بحكم الياسة ، ونصبوا الحاجب ليقضي بينهم فيها اختلفوا فيه من عوايدهم ، والأخذ على يد قويهم وإنصاف الضعيف منه على مقتضى ما في الياسة! وجعلوا إليه من ذلك النظر في قضايا الدواوين السلطانية عند الإختلاف ».

وقال المقريزي في السلوك/ ٢٦٤: «وكتب السلطان إلى النواب بإكرام الوافدية من التتار والإقامة لهم ما يحتاجون إليه من العليق والغنم وغيره، وسيرت إليهم الخلع والإنعامات والسكّر ونحوه، وساروا إلى القاهرة، فخرج السلطان إلى لقائهم في سادس عشري ذي الحجة، ولم يتأخر أحد عن مشاهدتهم».

وقال في المواعظ والإعتبار/ ١٧٤٠: «فتكاثروا بديار مصر وتزايدت العمائر في اللوق وما حوله ، وصار هناك عدة أكال عامرة آهلة... وفي سادس ذي الحجة من سنة إحدى وستين قدم من المغل والبهادرية زيادة على ألف وثلاث مائة فارس ، فأنزلوا في مساكن عمرت لهم باللوق بأهاليهم وأولادهم ».

أقول: ثم قام بركة خان المغولي بتزويج ابنته إلتطمش للسلطان الظاهر بـيربس فأنجبت له ولداً وسمته بركة خان على إسم أبيها ، وأقنعت بيـبرس فجعلـه ولي عهده ، ولما مات بيبرس كان عمر ابنها ٩ اسنة فحكم مدة يسيرة ، وكان سـلوكه مشيناً ، فثار عليه الأمراء وخلعوه ، وبايعوا أخاه سلامة مكانه !

قال في النجوم الزَاهـرة:٧/ ٢٥٩: «الخامس من ملوك الـترك بمـصر ، سـميَ بركـة خان على اسم جده لأمه بركة خان بن دولة خان الخوارزمي».

وفي نهاية ابن كثير:١٣٨/١٣٣: (غلبت عليه الخاصكية فجعل يلعب معهم في

الميدان الأخضر فيها قيل ، فربها جاءت النَّوبة عليه فينزل لهم (أي فيفعلون به)! فأنكرت الأمراء الكبار ذلك ، وأنفوا أن يكون ملكهم يلعب مع الغلمان ويجعل نفسه كأحدهم ، فراسلوه في ذلك ليرجع عها هو عليه فلم يقبل ، فخلعوه ».

وفي أعلام الزركلي: ٦/ ٥٣: "وكان حسن الشكل جسيماً كريماً عملى الرعيمة ، عميَّ اللسان منقطع الحجة ، يسمع الخطاب ولا يرد الجواب . وقال ابن تغري بردي: كان سيء المتدبير؟ . (راجع وافي الصفدي: ٤/ ٢٠/٤ والنجوم العوالي للعصامي/ ١٢٨٢).

وهذا يدل على أن ثقافة الشراكسة والمغول واحدة ، ويظهر أن دمهم واحد!

# سقوط بغداد بيد المغول

# ١- انشغل المغول عن بغداد أكثر من ثلاثين سنة ١

انحسر مدُّ المغول عن إيران والعراق لأكثر من أربعين سنة بعد اجتياحهم الأول ، فقد ركزوا حملاتهم في تلك المدة على شرق أوروبا وأرمينية وروسيا ، وقاموا بغارتين صغيرتين فقط على بغداد سنة ٦٣٥ ، ولاقوا في الأولى مقاومةً حسنة ورجعوا ، وفي الثانية كسروا جيش الخلافة ، وغنموا غنيمة عظيمة .

لكن الخليفة وقائدَيْ الجيش الشرابي والمدوادار ، بمدل أن يُقَوُّوا جيشهم ودفاعاتهم قاموا بحل الجيش ، مبررين ذلك بأنهم يريدون إعطاء ميزانية الجيش للمغول ليردوا شرهم عنهم!

قال ابن العبري في مختصر تاريخ الدول/ ٢٢٢: «وفيها (سنة ١٣٥) غزا التاتار العراق ووصلوا إلى تخوم بغداد إلى موضع يسمى زنكاباذ وإلى سُرَّ مرأى ، فخرج إليهم مجاهد الدين الدويدار وشرف الدين إقبال الشرابي في عساكرهما فلقوا المغول وهزموهم ، وخافوا من عودهم فنصبوا المنجنيقات على سور بغداد . وفي آخر هذه السنة عاد التاتار إلى بلد بغداد ووصلوا إلى خانقين ، فلقيهم جيوش بغداد

فانكسروا وعادوا منهزمين إلى بغداد ، بعد أن قتل منهم خلق كثير ، وغنم المغول غنيمة عظيمة وعادوا ». انتهى.

ومعناه أن التتاركان باستطاعتهم أن يصلوا الى بغداد قبل عشرين سنة! وقبل أن يأتي الخليفة المستعصم ويستوزر ابن العلقمي علالاً!

### ٢- حملة المغول الثانية بقيادة هولاكو

قال في تاريخ مختصر الدول/ ٢٣٢: "ولما فرغ خاطر مونككا قا آن من أمر المخالفين ، شرع في ترتيب العساكر وضبط المالك ، فأقطع بلاد الخطا من حد الميري إلى سليكاي وتنكوت وتبت ، لقبلاي أغول أخيه ، والبلاد الغربية لهو لاكو أخيه الآخر . ومن جهة تحصيل الأموال: ولى على البلاد الشرقية من شاطئ جيحون إلى منتهى بلاد الخطا ، الصاحب المعظم يلواج وولده مسعود بيك ، وعلى ممالك خراسان ومازندران وهندوستان والعراق وفارس وكرمان ولور وأران وآذربيجان وكرجستان والموصل والشام ، الأمير أرغون آغا .

وأمر آن المتمول الكبير ببلاد الخطا أن يؤدي في السنة خمسة عشر ديناراً، والوضيع ديناراً واحداً، وببلاد خراسان يزن المتمول في السنة عشرة دنانير، والفقير ديناراً واحداً، ومن مراعي ذوات الأربع الذي يسمونه قويجور، يؤخذ من كل من له مائة رأس من جنس واحد رأس واحد، ومن ليس له مائة لايؤخذ منه شع، وأطلق العُبَّاد وأرباب الدين من الوثنين والنصارى

والمسلمين ، من جميع المؤونات والأوزان والتكليفات ».

قال الدكتور حسين مؤنس: «الصين الشهالية التي تعرف باسم بلاد الخطا أو الخطاي ، والعرب أول من أطلق هذا الإسم على شهال الصين ، وعاصمته خان بالق أو بكين ، وعنهم أخذ الأوروبيون الإسم ، فظلوا يسمون بلاد الصين كلها من القرن١٣- ١٦. وهؤ لاء الترك الخطا غزوا الصين ، وأنشأوا فيها دولة دامت خلال القرنين ١٠- ١١ ». (الإساعيليون والمغول ١٥٠١).

وقال ابن العبري/ ٢٣٤: "وفي سنة إحدى وخمسين وست مائة توجه هو لاكو إيلخان من نواحي قراقورم إلى البلاد الغربية ، وسير معه مونككا قا آن الجيوش من كل عشرة اثنين ، وصحبه أخوه الصغير سنتاي أغول ، ومن جانب باتوا بلغاي بن سبقان ، وقو تار أغول وقولي ، في عساكر باتوا ، ومن قبل جغاتاي تكودار أغول بن بوخي أغول ، ومن جانب جيحكان بيكي بوقا تيمور في عسكر الأويرات ، ومن ناحية الخطا ألف بيت من صناع المنجنيقات وأصحاب الحيل في إصلاح آلات الحرب ، فكان أمير الترك كيدبوقا الباورجي ، وكان القائم مقام هو لاكو بأردو مونككا قاآن ، ولده جومغار ، بسبب أن أمه أكبر خواتين هو لاكو أبيه ، وأخذ صحبته ابنه الكبير آباقا وابنه الآخر يسمون ، ومن الخواتين الكبار دوقوز خاتون ، المؤمنة المسيحية ، والجاى خاتون » .

وقال السِيد الأمين في الإسماعيليون والمغول/ ١٥٤: «وقبل أن تبدأ الحملة زحفها أرسل منكوقا آن خبراء الطرق ليكشفوا على الطريق الذي ستسلكه حملة هولاكو في مرحلتها الأولى ، من قراقورم حتى شاطئ نهر جيحون ، وليقيموا

الجسور على الأنهار والمجاري ، وحدد لكل جندي مائة من الدقيق وقربة من النبيذ ، وأوصى هو لاكو بها يلي: حافظ على تقاليد جنكيز وقوانينه في الكليات والجزئيات ، وخصَّ كل من يطيع أوامرك ويجتنب نواهيك ، في الرقعة الممتدة من جيحون حتى أقاصي مصر بلطفك ، وبأنواع عطفك وإنعامك . أما من يعصيك فأغرقه في الذلة والمهانة مع نسائه وأبنائه وأقاربه وكل ما يتعلق به »!

وقال المقريزي في السلوك/ ٢١١: «وردت الأخبار بأن منكوخان ملك التترسير أخاه هو لاكو لأخذ العراق، فسار وأباد أهل بلاد الإسهاعيلية قتلاً ونهباً وأسراً وسبياً، ووصلت غاراته إلى ديار بكر وميافارقين وجاؤوا إلى رأس عين وسروج وقتلوا ما ينيف على آلاف وأسروا مثل ذلك، وصادفوا قافلة سارت من حران تريد بغداد فأخذوا منها أموالاً عظيمة، من جملتها ست مائة حمل سُكَّر من عمل مصر، وست مائة ألف دينار، وقتلوا الشيوخ والعجائز، وساقوا النساء والصبيان معهم، فقطع أهل الشرق الفرات وفروا خائفين».

«هو لاكو بن تولي قان...كان طاغية من أعظم ملوك التتار، وكان شجاعاً مقداماً حازماً مدبراً، ذا همة عالية وسطوة ومهابة، وخبرة بالحروب، ومحبة للعلوم العقلية من غير أن يتعقل منها شيئاً..وكان سعيداً في حروبه، طوّف البلاد واستولى على المالك في أيسر مدة ». (فوات الوفيات: ٢٠٨١) وأبو الفداء/ ٧٤٤).

#### ٣- سلموا بلاد المسلمين إلى المغول واتهموا الشيعة !

وصلت الخلافة العباسية قبيل الغزو المغولي الى غايـة ضعفها وانحطاطهـا ، بسبب استغراق الخليفة وبطانته وسلاطينه في اللهو والترف وجمع المال!

وكان خطر المغول ماثلاً أمامهم ، لكن المستعصم بالله كان مستعصماً في لهـوه وخمره ونسائه ، حتى بعد أن وصل الزحف المغولي الى قصره !

وقد شهد بذلك معاصره المؤرخ ابن الطقطقي فقال في الآداب السلطانية/ ٢٧: "وكان المستعصم آخر الخلفاء شديد الكلف باللهو واللعب وسماع الأغاني ، لا يكاد مجلسه يخلو من ذلك ساعة واحدة ، وكان ندماؤه وحاشيته جميعهم منهمكين معه على التنعم واللذات ، لا يراعون له صلاحاً! وفي بعض الأمثال: الحائن لا يسمع صياحاً! (الحائن: الذي حان هلاكه بحمقه) وكتبت له الرقاع من العوام ، وفيها أنواع التحذير ، وألقيت فيها الأشعار في أبواب دار الخلافة ، فمن ذلك:

ق للخليف في مهلاً أن الأما لا تحب بُّ ها قدد دَمَف في في من المصائب فُربُ فسانهض بعرم وإلا غَسَّالاً ويُل وحَربُ كسرٌ وهنك وأشرٌ ضَرْبٌ وبَهْبٌ وسَلْبُ

وفي ذلك يقول بعض شعراء الدولة المستعصمية من قصيدة:

با سائلي ولمحسض الحسق يرتسادُ أَصِسخُ فعنسدي نُسفُدَانٌ وإنسشادُ
واضيعة الناس والدين الحنيف وما تلقساه من حادثيات السدهر بغسدادُ
متك وقتلٌ وأحداثٌ يشبب بها رأس الوليسد وتعسنيبٌ وأصيفادُ

كل ذلك وهو عاكفٌ على سماع الأغاني، واستماع المثالث والمثاني، وملكه قد أصبح واهي المباني! ومما اشتهر عنه أنه كتب إلى بدر الدين لؤلؤ صاحب الموصل يطلب منه جماعة من ذوي الطرب، وفي تلك الحال وصل رسول السلطان هو لاكو إليه يطلب منه منجنيقات وآلات الحصار! فقال بدر الدين: أنظروا إلى المطلوبيّن، وابكوا على الإسلام وأهله! وبلغني أن الوزير مؤيد الدين محمد بن العلقمي كان في أواخر الدولة المستعصمية ينشد دائهاً:

كيف يُرجى الصلاح في أمر قوم ضيَّعوا الحرَّمَ فيه أيَّ ضياعِ فمطاعُ المقال غير مطاع "انتهى.

### ٤- اختاروا خليفة ضعيف الشخصية ليكون بيدهم ١

قال الذهبي في تاريخه: ٢٠٩٩/٤٨: «كان (المستعصم) متديناً متمسكاً بالسنة كأبيه وجده ولكنه لم يكن على ما كان عليه أبوه وجده الناصر من التيقظ والحزم وعلو الهمة! وكان له أخ يعرف بالخفاجي يزيد عليه في الشهامة والشجاعة ، وكان يقول: إن ملكني الله لأعبرن بالجيوش نهر جيحون ، وأنتزع البلاد من التتار وأستأصلهم! فلها توفي المستنصر لم يَرَ الدويدار والشرابي والكبار تقليد الخفاجي الأمر ، وخافوا منه! وآثروا المستعصم لما يعلمون من لينه وانقياده وضعف رأيه ، ليكون الأمر إليهم ، فأقاموا المستعصم ». انهى .

وقال ابن العبري في تاريخ مختصر الدول/ ٢٢٦: «وفي سنة أربعين وسست مائة بويع المستعصم يوم مات أبوه المستنصر، وكان صاحب لهو وقصف وشغف بلعب الطيور واستولت عليه النساء ، وكان ضعيف الرأي قليل العزم كثير الغفلة على يجب لتدبير الدول . وكان إذا نُبَّة على ما ينبغي أن يفعله في أمر التاتار ، إما المداراة والدخول في طاعتهم وتوخي مرضاتهم ، أو تجييش العساكر وملتقاهم بتخوم خراسان قبل تمكنهم واستيلائهم على العراق ، فكان يقول: أنا بغداد تكفيني ، ولا يستكثرونها لي إذا نزلت لهم عن باقي البلاد! ولا يهجمون عليَّ وأنا بها ، وهي بيتي ودار مقامي! فهذه الخيالات الفاسدة وأمثالها عدلت به عن الصواب ، فأصيب بمكاره لم تخطر بباله ». انتهى.

فأين كان ابن العلقمي عندما كانت مقدرات الخلافة بيد (الدويدار والشرابي والكبار) على حد تعبير الذهبي ، وعندما فرضوا مستعصمهم الخار سنة ، ٦٤ ، قبل سقوط بغداد بخمس عشرة سنة ؟! قال في النجوم الزاهرة:٦/ ١٤٤٠ (وخطب له يومئذ بالجامع حتى أقبل شرف الدين إقبال الشرابي ومعه جمع من الخدام ، وسلم على ولده المستعصم بالله أمير المؤمنين ، واستدعاه إلى سدة الخلافة ، شم عرّف الوزير وأستاذ الدار ، ثم طلبوا الناس وبايعوه بالخلافة ، وتم أمره ».

وقد تسأل: فكيف استوزروا ابن العلقمي ؟ والجواب: أنهم كانوا محتاجين الى رئيس وزراء إداري كفوء مخلص ، وكان ابن العلقمي معروفاً بذلك .

#### ٥- قام الخليفة ويطانته بعمل أحمق فحلوا جيش الخلافة!

أجمعت المصادر على أن المستعصم وأباه المستنصر وبطانتها ، خاصة الشرابي والدويدار قائد الجيش ، أصدروا مرسوماً بتسريح جيش الخلافة ، وكان عدده مئة ألف ، رغم أنهم يعرفون خطر المغول على البلاد والعاصمة !

قال أبو الفداء في تاريخه/ ٨٠٤: "ولما مات المستنصر اتفقت آراء أرباب الدولة مثل الدوادار والشرابي على تقليد الخلافة ولده عبد الله ولقبوه المستعصم بالله، وهو سابع ثلاثينهم وآخرهم، وكنيته أبو أحمد بن المستنصر بالله منصور، وكان عبد الله المستعصم ضعيف الرأي فاستبد كبراء دولته بالأمر، وحسنوا له قطع الأجناد، وجمع المال ومداراة التتر، ففعل ذلك وقطع أكثر العساكر».

وقال القلقشندي في مآثر الإنافة: ٢/ ٨٩: «وكان عسكر بغداد قبل ولاية المستعصم مائة ألف فارس، فقطعهم المستعصم، ليحمل الى التتر متحصل إقطاعاتهم! فصار عسكرها دون عشرين ألف فارس». انهى.

أقول: وقد اعترض الجند وثاروا على قرار حل الجيش، فقمعهم الخليفة بعنف وقتل منهم! (النجوم الزاهرة:٢٥٥٦). وقتل منهم ! (النجوم الزاهرة:٢٥٥٦). فكيف نصدق المتعصبين الذين حمَّلوا مسؤولية حل الجيش لابن العلقمي؟! والصحيح أنه رَّحَالِهَ على إعادة تشكيل الجيش فعارضوه! وقد شهد بـذلك

الذهبي وغيره ، واعترفوا بأن الخليفة لم يكن يسمع لابن العلقمي رأياً ! فقد قال في تاريخه: ٢٩٠/ ٢٩٠، عن ابن العلقمي را الله على النظم خبيراً

بتدبير الملك ، ولم يزل ناصحاً لمخدوم محتى وقع بينه وبين حاشية الخليفة وخواصه منازعة فيها يتعلق بالأموال والإستبداد بالأمر دونه ، وقويت المنافسة بينه وبين الدويدار الكبير ، وضعف جانبه حتى قال عن نفسه:

وزيــرٌ رضي مــن بأســه وانتقامــه بِطَيِّ رُقاعٍ حشوها المنظمُ والنثرُ كما تسجع الورقــاءُ وهـى حمامةٌ وليس لها نهى يطاعُ ولا أمرُ " اننهى.

لكن تعال وانظر الى ما قاله أعداء الشيعة! قال ابن كثير في النهاية: ١٣٤/ ٢٣٤: «فأحاطوا ببغداد من ناحيتها الغربية والشرقية ، وجيوش بغداد في غاية القلة ونهاية الذلة ، لا يبلغون عشرة آلاف فارس وهم وبقية الجيش ، كلهم قد صرفوا عن إقطاعاتهم ، حتى استعطى كثير منهم في الأسواق وأبواب المساجد ، وأنشد فيهم الشعراء قصائد يرثون لهم ، ويجزنون على الإسلام وأهله! وذلك كله عن آراء الوزير ابن العلقمي الرافضي ؟! انهى.

ولا تفسير لذلك إلا بمحاولة إخفاء المجرمين الحقيقيين: الخليفة المستنصر وابنه المستعصم، وقادة الجيش، وبقية البطانة، ورمي جريمتهم على شيعي! وقد اضطر الزركلي وهو متعصب كالذهبي، للقول إن مؤرخين ثقاة حكموا ببراءة ابن العلقمي، قال في الأعلام: ١٣٧٥: «محمد بن أحمد...مؤيد الدين الأسدي البغدادي المعروف بابن العلقمي، وزير المستعصم العباسي وصاحب الجريمة النكراء في ممالأة هو لاكو على غزو بغداد في رواية أكثر المؤرخين...وكان حازماً خبيراً بسياسة الملك كاتباً فصيح الإنشاء، اشتملت خزانته على عشرة آلاف مجلد وصنف له الصغاني العباب، وابن أبي الحديد شرح نهج البلاغة. ونفى عنه بعض

ثقات المؤرخين خبر المخامرة على المستعصم ، حين أغار هولاكمو عملي بغمداد سنة٥٦٦، واتفق أكثرهم على أنه مالأه ٤. انهي.

ومن تعصب الزكلي قوله : اتفق أكثرهم ، لأن اتهام ابن العلقمي ﷺ جساء مسن ابسن تيمية وابن أبي شامة الشاميين ، ولم يسبقها أحد من المؤرخين الذين عاصروا الحدث!

### ٦- حاول ابن العلقمي أن يعيد بناء الجيش فاتهموه !

تناقض المتعصبون فاتّهموا ابن العلقمي بحل الجيش، ثم اتهموه بأنه حرك الجنود المطالبين بإعادة تشكيله! قال الذهبي في تاريخه:٧٤/٣٣: \* وفيها (سنة ١٤٨) ثارت طائفة من الجند ببغداد ومنعوا يوم الجمعة الخطيب من الخطبة ، واستغاثوا لأجل قطع أرزاقهم...وكل ذلك من عمل الوزير ابن العلقمي الرافضي ! انتهى. فقد أراد الذهبي أن يذم فمدح ، واعترف بأن ابن العلقمي ساند حركة الجنود لإعادة تشكيل الجيش للدفاع عن البلاد والخلافة ! وهي شهادة كافية لتبرئته وإدانة الخليفة والدويدار والشرابي وسليمان السلجوقي ، الذين أصدروا مرسوم حل الجيش قبل وزارة ابن العلقمي ، ليأكلوا ميزانيته ونفقاته ، بحجة أنهم عجمعون المال لإهدائه الى المغول لينصرفوا عن غزو بغداد !

فالميزانية كانت بيدهم وقرار حل الجيش بيدهم ، ومع اتهم المغرضون ابس العلقمي بأنه يريد إعادة الجيش ليعطوه ميزانيته!

وقد شهد مؤرخوا عصره بنزاهته وبراءته ، قال في الآداب السلطانية/ ٢٣٣: ﴿وكان

مؤيد الدين الوزير عفيفاً عن أموال الديوان وأموال الرعية متنزهاً مترفعاً. قيل إن بدر الدين صاحب الموصل أهدى إليه هدية تشتمل على كتب وثياب ولطائف قيمتها عشرة آلاف دينار، فلما وصلت إلى الوزير حملها إلى خدمة الخليفة وقال: إن صاحب الموصل قد أهدى لي هذا واستحييت منه أن أرده إليه، وقد حملته وأنا أسأل قبوله فَقَبله. ثم إنه أهدى إلى بدر الدين عوض هديته شيئاً معد من لطائف بغداد قيمته اثنا عشر ألف دينار، والتمس منه ألا يهدي إليه شيئاً بعد ذلك! وكان خواص الخليفة جميعهم يكرهونه ويحسدونه! وكان الخليفة يعتقد فيه ويجبه، وكثروا عليه عنده فكفً يده عن أكثر الأمور. ونسبه الناس إلى أنه خامر (تآمر) وليس ذلك بصحيح ١٠.

#### ٧- آخر محاولات ابن العلقمي عندما وصل المغول

عندما اقترب المغول من بغداد ، استشار الخليفة وزيره ابن العلقمي فأشار عليه أن يرسل الى طاغيتهم هو لاكو هدايا وفيرة ، ويطمئنه بأنه يعترف به سلطانا كالسلطان البويهي والسلجوقي ، ليعترف هو لاكو بالخليفة ولا يهاجم بغداد الاقتنع الخليفة بهذا الرأي وأمرهم فباشروا بتهيئة الهدايا ، لكن القائد السني المتعصب الدويدار وبقية البطانة استكثروا الهدية ، ومنعوا الخليفة من إرسالها فأطاعهم ، وأحبطوا بذلك محاولة إنقاذ الخلافة !

قال في تاريخ مختصر الدول/ ٢٤٠ (وفيها في شهر شوال رحل هو لاكو عن حدود همذان نحو مدينة بغداد، وكان في أيام محاصرته قلاع الملاحدة قد سيَّر رسو لا إلى الخليفة المستعصم يطلب منه نجدة، فأراد أن يسيِّر ولم يقدر، لم يمكنه الوزراء والأمراء وقالوا: إن هو لاكو رجل صاحب احتيال وخديعة وليس محتاجاً إلى نجدتنا، وإنها غرضه إخلاء بغداد عن الرجال فيملكها بسهولة! فتقاعدوا بسبب هذا الخيال عن إرسال الرجال!

ولما فتح هو لاكو تلك القلاع أرسل رسولاً آخر إلى الخليفة ، وعاتبه على إهماله تسير النجدة ، فشاوروا الوزير فيها يجب أن يفعلوه ، فقال: لاوجه غير إرضاء هذا الملك الجبار ، ببذل الأموال والهدايا والتحف له ولخواصه . وعندما أخذوا في تجهيز مايُسَيِّرونه من الجواهر والمرصعات والثياب والذهب والفضة والماليك والجواري والخيل والبغال والجهال ، قال الدويدار الصغير وأصحابه: إن الوزير إنها يدبر شأن نفسه مع التاتار وهو يروم تسليمنا إليهم ، فلا نمكنه من ذلك!

فأبطل الخليفة بهذا السبب تنفيذ الهدايا الكثيرة ، واقتصر على شئ نزر لا قدر له ، فغضب هو لاكو وقال: لا بد من مجيئه هو بنفسه أو يسبير أحد ثلاثة نفر إما الوزير، وإما الدويدار، وإما سليمان شاه ! فتقدم الخليفة إليهم بالمضي فلم يركنوا إلى قوله ، فسيَّر غيرهم مثل ابن الجوزي وابن مجيي الدين ، فلم يُجديا عنه ».

وقال الذهبي في تاريخه: ٣٢/٤٨: «فأصغى إليهم وبعث هدية قليلة مع عبد الله بن الجوزي ، فتنمر هو لاكو وبعث يطلب الدويدار وابن الدويدار وسليهان شاه فها راحوا ، وأقبلت المُغُل كالليل المظلم. وكان الخليفة قد أهمد حال الجند وتعشروا وافتقروا وقطعت أخبازهم ، ونظم الشعر في ذلك ! فلا قوة إلا بالله ». انتهى.

فلهاذا يتعامى هؤلاء المتعصبون عن أن القرار والميزانيـة كانـا بيـد الخليفـة وبطانتـه ، ويضعون المسؤولية على وزير شيعى مدني ، لايملك القرار ؟!

ولمذا لأيدينون الخليفة المنهار الذي أرسل محتسب بغداد الفقيه السني ابن الجوزي الى هلاكو في خراسان ، ثم أرسله اليه ليسلمه الأهواز التي كانت خاضعة له مباشرة !

قال الذهبي في سيره: ٣٧٤ / ٣٧٤: «وقد أرسله المستعصم إلى خراسان إلى هو لاكو، ثم رجع وأخبر بصحة عزمه على قصد العراق في جيش عظيم فلم يستعدوا للقائه! ولما خرج المستعصم إليه طلب منه أن ينفذ إلى خوزستان من يسلمها، فنفذ شرف الدين هذا بخاتم الخليفة »! انتهى.

### ٨- بكى الخليفة الخمّار وقال: فتلوا راقصتي فكثفوا الستائر!

واشتد الخطر وعسكر جيش هولاكو قرب بغداد، وظل المسمى خليفة مستغرقاً في خمره حتى أحاط جيش هولاكو بقصره، وأصابت سهامهم راقصته فكان جوابه أن قال: كثفوا الستاثر؟!

قال ابن كثير في النهاية: ٢٣٣/ ٢٣٣: ووأحاطت التتار بدار الخلافة يرشقونها بالنبال من كل جانب ، حتى أصيبت جارية كانت تلعب بين يدي الخليفة وتضحكه، وكانت من جملة حظاياه وكانت مولَّدةً تسمى عَرَفة، جاءها سهم من بعض الشبابيك فقتلها وهي ترقص بين يدي الخليفة! فانزعج الخليفة من ذلك وفرع فزعاً شديداً..!فأمر الخليفة عند ذلك بزيادة الإحتراز وكثرة الستائر (لعلها الجُكُر)!

فأحاطوا ببغداد من ناحيتها الغربية والشرقية ، وجيوش بغداد في غاية القلة ونهاية الذلة ، لايبلغون عشرة آلاف فارس ، وهم وبقية الجيش كلهم قد صرفوا عن إقطاعاتهم حتى استعطى كثير منهم في الأسواق وأبواب المساجد ، وأنشد فيهم الشعراء قصائد يرثون لهم ويجزنون على الإسلام وأهله، وذلك كله عن آراء الوزير ابن العلقمي الرافضي (!) وذلك أنه لما كان في السنة الماضية كان بين أهل السنة والرافضة حرب عظيمة نهبت فيها الكرخ محلة الرافضة حتى نهبت دور قرابات الوزير ، فاشتد حنقه على ذلك ، فكان هذا مما أهاجه على أن دبر على الإسلام وأهله ما وقع من الأمر الفظيع الذي لم يؤرُخ أبشع منه منذ بنيت بغداد وإلى هذه الأوقات . ولهذا كان أول من برز إلى التتار هو! فخرج بأهله وأصحابه وخدمه وحشمه فاجتمع بالسلطان هلاكو خان لعنه الله ، ثم عاد

فأشار على الخليفة بالخروج إليه والمثول بين يديه ، لتقع المصالحة عملي أن يكون نصف خراج العراق لهم ونصفه للخليفة ، فاحتاج الخليفة إلى أن خرج في سبع مائة راكب من القضاة والفقهاء والصوفية ورؤس الأمراء والدولة والأعيان، فليا اقتربوا من منزل السلطان هو لاكوخان حجبوا عن الخليفة إلا سبعة عشر نفساً ، فخلص الخليفة جؤلاء المذكورين ، وأنزل الباقون عن مراكبهم ونهبت وقتلوا عن آخرهم ، وأحضر الخليفة بين يدى هلاكو فسأله عن أشياء كثيرة ، فيقال إنه اضطرب كلام الخليفة من هول ما رأى من الإهانة والجبروت ، ثم عاد إلى بغداد ، وفي صحبته خواجه نـصير الـدين الطـوسي والـوزير ابـن العلقمـي وغيرهما ، والخليفة تحت الحوطة والمصادرة ، فأحضر من دار الخلافة شيئاً كثـمراً من الذهب والحلي والمصاغ والجواهر والأشياء النفيسة ، وقد أشار أولئـك المـلأ من الرافضة وغيرهم من المنافقين على هولاكو أن لايـصالح الخليفة ، وقال الوزير: متى وقع الصلح على المناصفة لايستمر هذا إلا عاماً أو عامين ثم يعود الأمر إلى ما كان عليه قبل ذلك. وحسَّنوا له قتل الخليفة ، فلما عاد الخليفة إلى السلطان هو لاكو أمر بقتله ٤. انتهى.

أقول: يعترفون بفساد خليف تهم وبطانته وجبنهم ، ثم يريدون تغطية عوراته باتهام الوزير الشيعي بأنه بادر الى لقاء هو لاكو بعد انتصاره ، وكان هو لاكو أحضره قبل إحضار الخليفة !

#### ٩- كان سلاطين الخلافة كلهم سكارى مثل الخليفة !

كان سلطان سلاطين الخلافة محمد خوارزم أسوأ من إمامه الخليفة! فهو مع فساده الأخلاقي سخيفً الى حد الجنون، ومُقَرِّز الى حد القَرَف!

قال ابن الأثير في الكامل: ١٦/ ٤٩٥: «وكان جلال الدين سئ السيرة قبيح التدبير للكه ، لم يترك أحداً من الملوك المجاورين له إلا عاداه ونازعه الملك وأساء مجاورته ، فمن ذلك أنه أول ما ظهر في أصفهان وجع العساكر قصد خوزستان ، فحصر مدينة ششتر وهي للخليفة فحصرها ، وسار إلى دقوقا فنهبها وقتل فيها فأكثر ، وهي للخليفة أيضاً ، ثم ملك آذربيجان وهي لأوزبك فملكها ، وقصد الكرج وهزمهم وعاداهم ، ثم عادى الملك الأشرف صاحب خلاط ، ثم عادى علاء الدين صاحب بلاد الروم ، وعادى الإسهاعيلية ونهب بلادهم وقتل فيهم فأكثر وقرر عليهم وظيفة من المال كل سنة ، وكذلك غيرهم .

فكل الملوك تخلى عنه ولم يأخذ بيده...وانضاف إلى ذلك أن عسكره اختلفوا عليه ، وخرج وزيره عن طاعته في طائفة كثيرة من العسكر ، وكان السبب أن ظهر من قلة عقل جلال الدين ما لم يسمع بمثله! وذلك أنه كان له خادم خصي وكان جلال الدين يهواه واسمه قلح ، فاتفق أن الخادم مات فأظهر من الهلع والجزع عليه ما لم يسمع بمثله ولا لمجنون ليلى! وأمر الجند والأمراء أن يمشوا في جنازته رَجَّالة ، وكان موته بموضع بينه وبين تبريز عدة فراسخ ، فمشى الناس رَجَّالة ومشى بعض الطريق راجلاً ، فألزمه أمراؤه ووزيره بالركوب ، فلم وصل إلى تبريز أرسل إلى أهل البلد فأمرهم بالخروج عن البلد لتلقي تابوت

الخادم، ففعلوا، فأنكر عليهم حيث لم يبعدوا، ولم يظهروا من الحزن والبكاء أكثر مما فعلوا، وأراد معاقبتهم على ذلك! فشفع فيهم أمراؤه فتركهم!

ثم لم يدفن ذلك الخصي وإنها كان يستصحبه معه أينها سار وهو يلطم ويبكي ! فامتنع من الأكل والشراب ! وكان إذا قدم له قدم له طعام يقول إحملوا من هذا إلى قلج ، ولا يتجاسر أحد يقول إنه مات، فإنه قيل له مرة إنه مات فقتل القائل له ذلك ! إنها كانوا يحملون اليه الطعام ويعودون يقولون إنه يقبل الأرض ويقول إننى أصلح مما كنت !

فلحق أمراءه من الغيظ والأنفة من هذه الحالة ، ما حملهم على مفارقة طاعته والإنحياز عنه مع وزيره ، فبقي حيران لا يدري ما يصنع ، لاسبها لما خرج التتر فحينتذ دفن الغلام الخصي، وراسل الوزير واستهاله وخدعه إلى أن حضر عنده ، فلها وصل اليه بقي أياماً وقتله جلال الدين! وهذه نادرة غريبة لم يسمع بمثلها»!

ثم تحدث ابن الأثير المعاصر لتلك الأحداث ، عـن الوضـع المـزري لـسلاطين الحلافة العباسية ومدى فسادهم وجبنهم ، ومما قاله:

"وصلوا إلى تبريز وبها صاحب أذربيجان أوزبك بن البهلوان ، فلم يخرج إليهم ولاحدَّث نفسه بقتالهم لانشغاله بها هو بصدده من إدمان الشرب ليلاً ونهاراً لا يُفيق ! وإنها أرسل إليهم وصالحهم على مال وثياب ودواب وحمل الجميع إليهم ، فساروا من عنده يريدون ساحل البحر، لأنه يكون قليل البرد ليشتُّوا عليه والمراعى به كثيرة الا (الكامل: ١/١٤) ٧٣٤).

وقال في الكامل:١١/ ٥٠١٪ في أول هذه السنة أطاع أهـل بـلاد آذربيجـان جميعهـا

للتتر... وملوك الإسلام منجحرون في الأثقاب! فإنا لله وإنا اليه راجعون ؛ !

أقول: يظهر للباحث أنه بعد الغزو المغول لخراسان سنة ٦١٧، انتشرت قصص وحشيتهم وتدميرهم وقتلهم العام للناس فانتشر الرعب، وكان الشعور بالعجز عن مقاومتهم مسيطراً على الخليفة وقائد جيشه الشرابي وبقية البطانة، فسرى منهم الى ابنه المستعصم وقائد جيشه الدويدار، ثم سرى منهم الى الناس! وقد رأيت وصف المؤرخين لرعب الناس من فرقة جيش المغول التي اتجهت الى بغداد من جهة تكريت، وأن الناس هربوا كالمجانين! (الاداب السلطانية/ ٢٣١).

بل انتشر الرعب قبل عشرين سنة من سقوط لبغداد، فترك الناس الحج خوفاً من المغول! والسبب في ذلك أن الترف الذي انغمس فيه الخليفة وبطانته وجهازه الإداري، سرى الى الناس، والناس على دين ملوكهم!

ولاشك في أن الظلم الذي تركز على الـشيعة خاصـة ، جعلهـم ينقمـون عـلى السلطة ، ولكنهم لم يطلبوا من المغول احتلال بغداد كها زعم خصومهم!

# ١٠- واخترعوا للخليفة السكران كرامات ومعجزات!

قال السبكي في طبقات الشافعية: ٨/ ٧٠٠: ﴿ وأَمَا الْحَلَيْفَةُ فَقَيلُ إِنَّهُ طَلَّبُهُ لَيلاً وسَأَلُهُ عَنْ أشياء ثم أَمر به ليقتل ، فقيل لهو لاكو: إن هذا إن أهريت دمه تظلم الدنيا ويكون سبب خراب ديارك ، فإنه ابن عم رسول الله وخليفة الله في أرضه ! فقام الشيطان المبين الحكيم نصير الدين الطوسي وقال: يُقتل ولا يراقُ دمه ! وكان النصير من أشد الناس على المسلمين ، فقيل إن الخليفة غُمَّ في بساط وقيل

الفصل الثاني: النهمة الظالمة للشيعة بأنهم سببوا سقوط الخلافة \_\_\_\_\_\_\_\_09

رفسوه حتى مات ، ولما جاءوا ليقتلوه صاح صيحة عظيمة ». انتهى.

وهذا من افترائهم على المرجع نصير الدين الطوسي فَكَ الذي كان أسيراً بيـد هولاكو ، وقد استبقاه لأنه طبيب! وقد قلد السبكي في ذلك ابن تيمية!

ثم أضاف السبكي مقلداً غلوهم في الخليفة، فقال: «ولقد حكى أن الخليفة كان قاعداً يقرأ القرآن وقت الإحاطة بسور بغداد، فرمى شخص من التتار بسهم، فدخل من شرفات المكان الذي كان فيه وكانت واحدة من بناته! بين يديه فأصابها السهم فوقعت ميتة!

وله ما فعلت زوجة أمير المؤمنين! قيل: إن هولاكو دعاها ليواقعها فـشرعت تقدم له تحف الجواهر وأصناف النفائس تشغله عها يرومه »!

ثم روى السبكي المسكين أن زوجة الخليفة قتلت نفسها بسيف الخليفة الذي فيه أسرار غيبية! وقد يكون سبب تلفيقهم لهذه الكرامات ، أن بعنض زوجات الخليفة وجواريه كان سلوكهن بالعكس تماماً ، فأرادوا التغطية عليهنَّ!

# ١١- صنعوا من الدويدار الجبان بطلاً ، لأنه عدو للشيعة !

فقد ترجم له الذهبي بإعجاب فقال في سيره: ٢٧١ ( اللدويدار الملك مقدم جيش العراق ، مجاهد الدين أيبك الدويدار الصغير ، أحد الأبطال المذكورين والشجعان الموصوفين! الذي كان يقول: لو مكنني أمير المؤمنين المستعصم لقهرت التتار ، ولشغلت هو لاكو بنفسه! وكان مغرى بالكيمياء ، له بيست كبير في داره فيها عدة من الصناع والفضلاء لعمل الكيمياء »!

أقول: كانت قيادة جيش الخلافة بيد هذا القائد الغلام المشغول بلهوه وخمره، وعاولة تحويل الحديد الى ذهب! وقد رويت عنه خيالات في ذلك، مع أنه كان ثرياً وكان دخله الشخصي وحده كافياً لميزانية جيش! (وكان دخله في العام من ملكه وإقطاعه خس مائة ألف دينار». (ناريخ الذهبي:٧٤٧/٤٤٣).

ثم إنه كاذبٌ في عنترياته بأن الخليفة لو مكنه لهزم هلاكو ، فقد كان الخليفة بيده ولم يمنعه من الدفاع ، لكنه هرب في زورق ، فقبضوا عليه كالدجاجة !

قال السيد الأمين في أعيان الشيعة: ٩٣/٩: «ولما حمي وطيس الحرب في بغداد وضاق الحال على الأهالي أراد الدواتدار أن يركب سفينة وأن يهرب إلى ناحية المسيب، ولكنه بعد أن اجتاز قرية العقاب أطلق جند بوقا تيمور حجارة المنجنيق والسهام وقوارير النفط، واستولوا على ثلاث سفن وأهلكوا من فيها، وعاد الدواتدار منهزماً! فلها وقف الخليفة على تلك الحال يئس نهائياً من الإحتفاظ ببغداد، ولم ير أمامه مفراً ولا مهرباً قط، فقال: سأستسلم وأطبع!

ثم أرسل فخر الدين الدامغاني وابن الدرنوش مع قليل من التحف إلى هو لاكو ، زاعماً أنه لو بعث بالكثير لكان ذلك دليلاً على خوفه ، فيتجرأ العود! فلم يلتفت هو لاكو إلى هذه الهدايا ، وعادا محرومين»!

### ١٢- من رواياتهم المعقولة في استسلام بغداد

من الروايات المعقولة لمؤرخين معاصرين للحدث، رواية ابن العبري في كتابه: تاريخ مختصر الدول/ ٢٤٢ قبال: «وأمر هو لاكو أن يخرج إليه الدويدار وسليهان شاه ، وأما الخليفة إن اختبار الخروج فليخرج وإلا فليلزم مكانه! فخرج الدويدار وسليان شاه ومعها جماعة من الأكابر، ثم عاد الدويدار من الطريق بحجة أنه يرجع ويمنع المقاتلين الكامنين بالدروب والأزقة ، لـثلا يقتلوا أحداً من المغول! فرجع وخرج من الغد وقتبل ، وعامة أهل بغداد أرسلوا شرف الدين المراغى ، وشهاب الدين الزنكاني ، ليأخذا لهم الأمان .

ولما رأى الخليفة أن لا بد من الخروج أراد أو لم يرد، استأذن هولاكو بأن يحضر بين يديه فأذن له! وخرج رابع صفر ومعه أولاده وأهله، فتقدم هولاكو أن ينزلوه بباب كلواذ وشرع العساكر في نهب بغداد، ودخل بنفسه إلى بغداد ليشاهد دار الخليفة، وتقدم بإحضار الخليفة فأحضروه، ومَثُل بين يديه، وقدم جواهر نفيسة ولآلئ ودرراً معبأة في أطباق، ففرق هو لاكو جميعها على الأمراء، وعند المساء خرج إلى منزله وأمر الخليفة أن يفرز جميع النساء اللاتي باشرهن هو وبنوه ويعزلهن عن غيرهن، ففعل فكنَّ سبع مائة امرأة! فأخرجهن ومعهن ثلاثهائة خادم خصي! وبقي النهب يعمل إلى سبعة أيام، ثم رفعوا السيف وأبطلوا السبي». انهى.

ومثلها في الوثاقة رواية الآداب السلطانية لابن الطقطقي/ ٢٣١، قال: «وفي آخر أيامه قويت الأراجيف بوصول عسكر المغول صحبة السلطان هو لاكو، فلم يحرك ذلك منه عزماً، ولا نبَّه منه همَّة ، ولا أحدث عنده هماً ! وكان كلما سمع عن السلطان (هولاكو) من الإحتياط والإستعداد شئ ، ظهر من الخليفة نقيضه من التفريط والإهمال ، ولم يكن يتصور حقيقة الحال في ذلك ، ولا يعرف هذه

الدولة يسر الله إحسانها وأعلى شانها ، حق المعرفة .

وكان وزيره مؤيد الدين بن العلقمي يعرف حقيقة الحال في ذلك ويكاتب بالتحذير والتنبيه ويشبر عليه بالتيقظ والإحتياط والإستعداد، وهو لايزداد إلا غفو لاً، وكان خواصه يو همونه أنه ليس في هذا كبير خطر ولا هناك محذور ، وأن الوزير إنها يعظم هذا لينفق سوقه ، ولتبرز إليه الأموال ليجند بها العساكر فيقتطع منها لنفسه! وما زالت غفلة الخليفة تنمو ويقظة الجانب الآخر تتضاعف حتى وصل العسكر السلطان إلى همذان ، وأقام بها مدة مديدة. ثم تواترت الرسل السلطانية إلى الديوان المستعبصمي فوقع التعيين من ديوان الخليفة على ولد أستاذ الدار وهو شر ف الدين عبد الله بن الجوزي ، فبعثه رسولاً إلى خدمة الدركاه السلطانية بهمذان ، فلما وصل وسمع جوابه علم (هولاكو) أنه جواب مغالطة ومدافعة ، فحينئذ وقع الشروع في قـصد بغـداد وبـث العـساكر إليها ، فتوجه عسكر كثيف من المغول والمقدم عليهم باجو إلى تكريت ، ليعبروا من هناك إلى الجانب الغربي ، ويقصدوا بغداد من غربيها ، ويقصدها العسكر السلطاني من شرقيها ، فلما عبر عسكر باجو من تكريت وانحدر إلى أعمال بغداد أجفل الناس من دجيل والإسحاقي ونهر ملك ونهر عيسي، ودخلوا إلى المدينة بنسائهم وأولادهم ، حتى كان الرجل أو المرأة يقـذف بنفسه في الماء ، وكـان الملاح إذا عبَّر أحداً في سفينة من جانب إلى جانب ، يأخذ أجرته سواراً من ذهب أو طرازاً من زركش ، أو عدة من الدنانير!

فلها وصل العسكر السلطاني (مولاكو) إلى دجيل وهمويزيد على ثلاثين ألف

فارس، خرج إليه عسكر الخليفة صحبة مقدم الجيوش مجاهد الدين أيبك الدويدار، وكان عسكراً في غاية القلة فالتقوا بالجانب الغربي من بغداد قريباً من البلد، فكانت الغلبة في أول الأمر لعسكر الخليفة، ثم كانت الكرَّة للعسكر السلطاني فأبادوهم قتلاً وأسراً، وأعانهم على ذلك نهر فتحوه في طول الليل فكثرت الوحول في طريق المنهزمين، فلم ينج منهم إلا من رمى نفسه في الماء، أو من دخل البرية ومضى على وجهه إلى الشام! ونجا الدويدار في جمعية من عسكره ووصل إلى بغداد!

وساق باجو حتى دخل البلد من جانبه الغربي ووقف بعساكره محـاذي التـاج، وجاست عساكره خلال الديار ، وأقام محاذي التاج أياماً .

وفي يوم الخميس رابع محرم من سنة ست وخمسين وست مائة ، ثارت غبرة عظيمة شرقي بغداد على درب بعقوبا بحيث عمت البلد ، فانزعج الناس من ذلك وصعدوا إلى أعالي السطوح والمناير يتشوفون ، فانكشفت الغبرة عن عساكر السلطان (مولاكو) وخيوله ولفيفه وكراعه ، وقد طبق وجه الأرض وأحاط ببغداد من جميع جهاتها ، ثم شرعوا في استعال أسباب الحصار ، وشرع العسكر الخليفي في المدافعة والمقاومة (لايصح) إلى اليوم التاسع عشر من محرم . فلم يشعر الناس إلا ورايات المغول ظاهرة على سور بغداد من برج يسمى برج العجمي من ناحية باب من أبواب بغداد يقال له باب كلواذى ، وكان هذا البرج أقصر أبراج السور ، وتقحم العسكر السلطاني هجوماً ودخولاً (بلا مقاومة) فجرى من القتل الذريع والنهب العظيم والتمثيل البليغ ، ما يعظم سهاعه جملة ،

فها الظن بتفاصيله: وكان ما كان مما لستُ أذكره فظُنَّ ظناً ولا تسأل عن الخبر!

وأمر السلطان بخروج الخليفة وولده ونسائه إليه ، فخرجوا فحضر الخليفة بين يدي الدركاه ، فيقال إنه عوتب ووُبِّخ بها معناه نسبة العجز والتفريط والغفول إليه ! ثم أُوصل إلى اليأس هو وولداه الأكبر والأوسط ، وأما بناته فأُسرن ، ثم استشهد المستعصم في رابع صفر سنة ست وخسين وست مائة ».

وقال العصامي في سمط النجوم/ ١٣١٢: «وفي رواية: أن خروج الخليفة المستعصم إليه كان قبل وقوع شئ من القتال». انتهى. وهو المنسجم مع انهيــار النــاس عامــة، وانهيار الخليفة وبطانته المترفة، بشكل خاص!

وروى المؤرخون أن بعض التجار والشخصيات أعطوا مبالغ للمغول لحماية بيوتهم من النهب والتخريب، وبعض البيوت صدر الأمر بعدم التعرض لها، ومنها بيت صاحب الديوان ن وبيت الحاجب، وبيت ابن العلقمي وغيره.

قال الذهبي في تاريخه: ٣٩/٤٨: «وكان ببغداد عدة من التجار سلِموا ، لفرمانات والتجأ إليهم خلق ، وسلم مَن بدار ابن العلقمي ، ودار ابن الدامغاني صاحب الديوان ، ودار ابن الدوامي الحاجب ، وما عدا ذلك ما سلم إلا من اختفى في بثر أو قناة ، وأحرق معظم البلد ، وكانت القتلى في الطرق كالتلول! ومن سلم وظهر خرجوا كالموتى من القبور خوفاً وجوعاً وبرداً .

وسلم أهل الحلة والكوفة ، أمَّنهم القان وبعث إليهم شحاني . وسلمت البصرة وبعض واسط . ووقع البلاء فيمن تخلف ». وقال في أعيان الشيعة:٩/ ٨٦: «وعما نقلنا من الإخبار يظهر للقارئ أن الوزير مؤيد الدين بن العلقمي لم يكن السالم من القتل وحده حتى يتهم بالخيانة ذلك الإتهام الباطل، وإنها سلم معه ونال مرتبة في الدولة المغولية فخر الدين أحمد بن الدامغاني الحنفي ، الذي كان صاحب الديوان في آخر أيام المستعصم ، وتاج الدين علي بن الدوامي ، الذي كان حاجب باب النوبي للمستعصم بالله ، ونجم الدين أحمد بن عمران الباجسري ، أحمد عهال الخليفة والغالب على أهل باجسرى الحنبلية ، وأقفى القضاة عبد المنعم البندنيجي الشافعي ، وسراج الدين بن البجلي الشافعي ، وفخر الدين المبارك بن المخرمي الحنبلي ، وعز الدين عبد الحميد بن أبي الحديد المعتزلي ، والشيخ عبد الصمد بن أبي الجيش الحنبلي المقرئ المشهور» .

أقول: لكن وساطة نصير الدين وابن العلقمي لم تستطع منع المغول من نهب الكرخ وغيرها ، فلم يفرق هو لاكو في استباحته لبغداد بين السنة والشيعة ، بينها استثنى النصارى ! (اعيان الشيعة:٩٠/١٠١). وقد نهب المغول مشهد الإمامين الكاظمين بي وخربوه كجامع الخليفة ! (اعيان الشيعة:٩٠/١٩) .

وشهد صاحب النجوم الزاهرة رغم تعصبه (٧/ ٥٠) أن التدمير شمل الرافضة كالسنة والرافضة معاً، وراح مع الطائفتين أيضاً أمم لا يحصون كثرة »!

### ١٣- أخفوا أدوار بطانة الخليفة شركاء قائد الجيش!

تعامى أعداء الشيعة كابن تيمية والذهبي عها ارتكبه الخليفة المستعصم (بلهوه) وقائد جيشه الدويدار وبقية الحاشية وسلاطين البلاد، لأن هؤلاء أعداء للشيعة مثلهم، وأعداء للوزير ابن العلقمي والله أحمد بن الخليفة، الذي كان بطل مجزرة الكرخ مع الدويدار، فقد هاجما أحياء الشيعة في بغداد: «فنهبوا الكرخ وهتكوا النساء وركبوا منهن الفواحش»! (ابوالفداء/ ٨٣٣، وعقد الجهان للميني/ ٧٩). وهما اللذان قاما بانقلاب وأرادا قتل الخليفة ليأخذ الخلافة أحمد: «فهاشت العامة وعظم الأمر، وقتل جماعة كثيرة وجرح خلق»! (ناريخ الذهبي ١٤٤/٤٨).

ومنهم أحمد بن الدامغاني صاحب الديوان، الذي صار صاحب ديوان هو لاكو! (تاريخ الإسلام:٢٦٠/٤٨).

وابن بهرام: «الحاجب الأوحد شمس الدين الخالدي البغدادي وأباه، مشرف عرض الجيوش » . (تاريخ الإسلام:٢٢٣/٢).

وصدر الدين بن النيار ، شيخ شيوخ بغداد ، وأخوه عز الدين ، وكيل أولاد المستعصم! (الوافي،١٩/١٣).

«وعي الدين بن الجوزي الصاحب العلامة ، سفير الخلافة ، التيمي البكري البغدادي الحنبلي أستاذ دار المستعصم ». «وقد أرسله المستعصم إلى خراسان إلى هو لاكو ». (سيرالذهي: ٢٧ / ٣٠ وفي أعيان الشيعة: ٥ / ٨ ، حقائق مفحمة! ) .

#### الفصل الرابع:

# منصفون سنة دافعوا عن الشيعة

# ١- وهابي منصف دافع عن ابن العلقمي والشيعة

مازال الوهابيون تبعاً لإمامهم ابن تيمية ، يتهمون الشيعة بأنهم السبب في غزو المغول لبلاد المسلمين وإسقاط الخلافة الشرعية ! ويزعمون أن الوزير محمد بسن العلقمي الأسدي والله كان شيعياً وأراد الإنتقام من قائد الجيش الدويدار وابس الخليفة لهجومها على محلة الكرخ الشيعية في بغداد قبل سنتين من غزو المغول ، فكاتب هو لاكو وشجعه على غزو بغداد !

ويجيب الشيعة بأن هذا الكلام من افتراءات ابن تيمية ، فإن ابن العلقمي علم منزة عن ذلك ، بل عمل للدفاع عن بغداد وبلاد المسلمين فلم يسمعوا كلامه ، ثم عمل لتجنيب دخول المغول اليها وتدميرها ، فلم يسمعوا كلامه !

كها يجيب الشيعة بجواب أشد على الوهابيين يقول: لو سلمنا معكم بأن الشيعة كانو السبب في سقوط الخلافة العباسية ، فقد قامت بعدها خلافة أقوى منها وأوسع هي الخلافة العثمانية ، فجاء الوهابية وتآمروا عليها مع الإنكليز وحاربوها معهم جنباً الى جنب سنين طويلة ، حتى أسقطوها !

بينها قاتل فقهاء الشيعة وعشائرهم في العراق الجيش الإنكليزي جنباً الى جنب مع جيش الخلافة ، واختلط دم شهدائهم بدم الأتراك ، وسجن مجاهدوهم مع ضباط الجيش العثماني ، وأعدموا جميعاً بيد الإنكليز!

لكن الوهابيين يخفون هذه الحقائق ويرفعون صراخهم باتهام السشيعة وابن العلقمي ونصير الدين الطوسي بالخيانة ، وكأنهم مدفوعون لاشعورياً الى هذه التهمة ليغطوا على مؤامرتهم مع الإنكليز لإسقاط الخلافة العثمانية .

لكن ظهر في السنوات الأخيرة كتَّاب منصفون رغم القمع الوهابي جهروا ببراءة ابن العلقمي والطوسي والشيعة . ومنهم الباحث أ.د. سعد بن حذيفة الغامدي ، أستاذ التاريخ الإسلامي ، في كلية الآداب قسم التاريخ في جامعة الملك سعود ، فقد ألف كتاب: سقوط الدولة العباسية ودور الشيعة بين الحقيقة والإنهام ! وهذه رابط موقعه: http://www.muslimshistory.net/index.htm

والكتاب في جزءين ، وقد غضب الوهابية على مؤلفه ، فقد كتب سليهان بن صالح الخراشي ، موضوعاً بعنوان: دكتور في جامعة الملك سعود يردد أكذوبة شيعية ! جاء فيه htm/mm/AlkharashyWarathah//http:saaid.net/h:

«سقوط الدولة العباسية ودور الشيعة بين الحقيقة والإتهام. كتابٌ للأستاذ الدكتور سعد بن حذيفة الغامدي ، أحد منسوبي جامعة الملك سعود قسم التاريخ ، صدر قريباً وكتب على طرته (دراسة جديدة لفترة حاسمة من تاريخ أمتنا) وهذا ما أغراني لاقتنائه منتظراً ماسيجود به قلم الدكتور من جديد في هذه القضية ، إلا أنني تفاجأت عندما رأيته يردد ماردده الشيعة الرافضة من تكذيب

لأي خيانة لأسلافهم ، وهو ما تتابع عليه ثقات المؤرخين ، فهذا الجديد عنده !

يقول الدكتور محاولاً دفع تهمة الخيانة عن الرافضة: ومع هذا فإن سؤالاً يتبادر إلى الذهن وهذا السؤال هو: هل كان هولاكو محتاجاً إلى مساعدة المسلمين الشيعة ضد المسلمين السنة ، حتى نقبل أنهم كانوا أحد العوامل التي

يبدري الشيعة ضد المسلمين السنة ، حتى نقبل أنهم كانوا أحد العوامل التي أدت إلى سقوط بغداد؟ في الحقيقة لم يكن هو لاكو محتاجاً إلى مساعدة من أي فرد شيعياً كان أم سنياً ، لذلك فإننا نجد كها يظهر لنا أنه من غير المحتمل إن لم يكن من المستحيل أن يكون لهذه الطائفة من المسلمين أي دور فعال ، سواء من داخل أو من خارج بغداد ، في هجوم المغول ضد العاصمة العباسية بغداد وخلافتها السنية!

يقول الدكتور/ ٣٣٣: إن للمرء أن يقول بأن هذه الإنهامات لا أساس لها من الصحة ، إذ لم تدعم أو تثبت بأي دليل قاطع ، يقوم أساساً على تقرير شاهد عيان معاصر، كما أنها لم تظهر هذه الإنهامات أو الشائعات بمعنى أدق ، إلا بعد سنوات طوال من بعد سقوط العاصمة بغداد ، وانقراض أسرتها الحاكمة العباسية ! ..الخ.

ولم يستطع الكاتب الخرَّاش أن يجيب على كلام الدكتور الغامدي العلمي الذي أبطل كلام ابن أبي شامة وابن تيمية ، فلجأ الى كلام ناصر القفاري ، والقفاري ليس عنده إلا نقل لكلام ابن تيمية في اتهام ابن العلقمي وسبه !

ونشير هنا الى دفاعات السيد الأمين القوية عن السيعة وابن العلقمي رسي الله أعبان الشيعة: ٩/ ١٠٠، ومنها أنه توجد عدة مصادر أصلية معاصرة لابن

العلقمي وللحدث ، كذَّبت هذه التهمة ، كتاريخ ابن الطقطقي ، وتاريخ رشيد الدين ، وعبد الرحمن سنبط بن قنيتو الإربلي ، في كتابه الـذهب المسبوك وهو عراقي معاصر للحدث ، وكذلك أبو الفرج بن العبري في كتابه تاريخ مختصر الدول ، وابن الفوطي البغدادي الحنبلي ، وكلهم معاصرون للحدث واصحاب اطلاع واسع ! فهذا يدل على أن التهمة من تدبير المتعصبين ضد ابن العلقمي والشيعة ! خاصة أن الدويدار دبر مع ابن الخليفة محاولة انقلاب على الخليفة وكشفها ابن العلقمي وأحبطها ، ومن الطبيعي أن يجقدا عليه !

### ٢- لماذا لم يتهموا شخصيات سنية كانت مع المغول؟!

كان التتار مجاورين للمسلمين في شرق خراسان ، وكانت لهم علاقات تجارية واسعة معهم ، ولملوكهم علاقات مع شخصيات سنية عديدة . وكان عدد منهم مع جنكيز في حملته الأولى سنة٦١٧، وأرسل بعضهم مبعوثين الى سلطان خراسان ! ثم كان مع هو لاكو عدد منهم قبل أن يقع في قبضته نصير الدين الطوسي فَكَنَّ ، فلهاذا يتهمون نصير الدين وينسون هؤلاء؟!

قال الذهبي في تاريخه: ٤٤/ ٢٢: (وفيها (سنة ١٦٥) عاد السلطان خوارزم شاه محمد إلى نيسابور وأقام بها مدة ، وقد بلغه أن التتار خذلهم الله تعالى قاصدون مملكة ما وراء النهر ، وجاءه من جنكس خان رسل: وهم محمود الخوارزمي وخواجا على البخاري ، ومعهم من طُرِفٌ هدايا الترك من المسك وغيره ».

وفي النهاية: ٢٣٦/١٣٣: (وكان رحيل السلطان المسلط هو لاكو خان عن بغداد في جمادى الأولى من هذه السنة إلى مقر ملكه ، وفوض أصر بغداد إلى الأصير علي بهادر ، فوض إليه الشحنكية بها » .

دوفي نفس اليوم الذي قتلوا فيه الخليفة أرسلوا إليها مؤيد الدين ابن العلقمي ليقوم بالوزارة ، وفخر الدين الدامغاني ليكون صاحب الديوان ، وجعلوا علي بهادر شحنة لها ، وعينوا المحتسبين لمراقبة المقاييس والأوزان ، ونصبوا عهاد الدين عمر القزويني نائباً للأمير قراتاي ، وهو الذي عمَّر مسجد الخليفة ومشهد موسى والجواد . ونصب نجم الدين أبو جعفر أحمد بن عمران الملقب

براست دل المخلص ، والياً على أعمال شرقي بغداد مثل طريق خراسان والخالص والبندنيجين . وأمر هو لاكو بأن يكون نظام الدين عبد المنعم البندنيجي قاضياً للقضاة ، (أعيان الشيعة:٩٥/٩ ، عن جام النواريخ:٢٦٢/١٠).

\* وعمن عملوا مع جنكيز خان: فخر الدين محمود بن محمد الخوارزمي ، الذي يقول عنه ابن الفوطي: كان من أعيان وزراء جنكيز خان وعليه مدار الملك في المشرق ، وإليه تدبير ممالك تركستان وبلاد الخطا وما وراء النهر وخوارزم . وكان مع ذلك الذكاء كاتباً سديداً يكتب بالمغولية والخوارزمية والتركية والفارسية الخطائية (الصينة) والهندية والعربية ، وكان غاية في الفهم والذكاء والمعرفة ، وبتدبيره الشديد انتظم للمغول ملكهم ». (الإساعيليون والمغول/ ٧٥).

كما أخفوا ذكر الملوك الأيوبيين الذين قاتلوا المسلمين مع المغول ، كالملك السعيد بن الملك العزيز بن الملك العادل أخي صلاح الدين الأيوبي ، الذي سلَّم لهو لاكو الصبيبة (قلعة قرب بانباس) وانضم إليه في زحفه ٤.(الإساعيلون والمغول/ ١٢١).

وقال أبو الفداء في تاريخه: ٣/ ٢٠٤: «وكان معهم أيضاً في هذه المعركة الملك الأشرف موسى صاحب حمص ، الذي استطاع الفرار عند حصول الهزيمة فلم يؤسر ، وهو من أحفاد شيركوه عم صلاح الدين الأيوبي . وعمن حرضوا المغول على غزو الشام ومصر الملك المغيث فتح الدين عمر بن العادل بن الكامل بن العادل شقيق صلاح الدين الأيوبي ٢.

كها أخفوا السنيين الذين ذهبوا الى المغول وطلبوا منهم أن يحتلوا بلادهم؟! قال ابن خلدون: ٥٢٩/٥: «واستقل منكوفان بالتخت، وولَّى أولاد جفطاى عمه على ما وراء النهر إمضاء لوصِية جنكزخان لأبيهم التي مات دونها ووف عليه جماعة من أهل قزوين وبلاد الجبل يشكون ما نـزل بهـم مـن ضرر الإسـماعيلية وفسادهم فجهز أخاه هلاكو لقتالهم واستئصال قلاعهم فمضى لذلك ، وحـسَّن لأخيه منكوفان الإستيلاء على أعمال الخليفة فأذن له فيه». انتهى.

ويطول الكلام لو أردنا سرد أسماء السنيين الذين تعاونوا مع المغول ، خوفاً ، أو طمعاً ، أو خيانة . وبعضهم استعانوا بهم على خصومهم من مذهب سني آخر! قال ابن أبي الحديد في شرح النهج: ٨/ ٣٣٧، عن أصفهان التي كانت سنية متعصبة! الاختلف أهل أصبهان في سنة ٣٣٣، وهم طائفتان حنفية وشافعية وبينهم حروب متصلة وعصبية ظاهرة! فخرج قوم من أصحاب الشافعي إلى من يجاورهم ويتاخهم من عمالك التتار فقالوا لهم: أقصدوا البلد حتى نسلمه إليكم! فنقل ذلك إلى قا آن بن جنكيز خان بعد وفاة أبيه والملك يومئذ منوط بتدبيره ، فأرسل جيوشاً من المدينة المستجدة التي بنوها وسموها قراحرم ، فعبرت جيحون مغربة وانضم إليها قوم عمن أرسله جرماغون على هيئة المدد لهم ، فنزلوا أصفهان في سنة ١٣٣٣ المذكورة وحصروها، فاختلف سيفا الشافعية والحنفية في المدينة حتى قتل كثير منهم ، وفتحت أبواب المدينة ، فتحها الشافعية على عهد بينهم وبين قتل كثير منهم ، وفتحت أبواب المدينة ، فتحها الشافعية على عهد بينهم وبين التتار أن يقتلوا الحنفية ويعفوا عن الشافعية!

فلما دخلوا البلد بدؤوا بالشافعية فقتلوهم قتلاً ذريعاً ، ولم يفوا مع العهد الذي عهدوه لهم ، ثم قتلوا الحنفية ، ثم قتلوا سائر الناس »!

أقول: كان هذا العمل من المتعصبين الشوافع سنة٦٣٣، أي قبل حملة هو لاكو

على بغداد بأكثر من عشرين سنة ! فأين كان ابن العلقمي والطوسي؟!

كما أخفى المتعصبون فقيها خطيراً جزاراً كان يجرُّ العلماء الى هولاكو ليقتلهم! قال السيد الأمين في كتابه الإسماعيليون والمغول/١٢٣: لاو بمن يتجاهل ابن تيمية جرائمهم ويتهم الأبرياء..كبار علماء هولاكو الذين وضعوا أنفسهم في تصرفه فعاونوه على سفك دماء المسلمين ، منهم أبو بكر فخر الدين عبد الله بن عبد الجليل القاضي المحدث ، الذي ذكر صاحب كتاب الحوادث الجامعة إنه كان يتولى إخراج الفقهاء البغداديين ليقتلوا في خيم هولاكو! وصاحب الحوادث الجامعة مؤرخ معاصر شهد الأحداث بنفسه ، وأن الذي كان يَدْهَم بيوت فقهاء بغداد ويخرجهم منها ليسوقهم إلى هو لاكو ليقتلهم ، هو القاضي المحدث الملقب بفخر الدين!

إن حامل هاتين الصفتين كان جلاد هو لاكو الساعي بدماء الفقهاء العلماء إلى السفاك السفاح!

إنه يعرفهم واحداً واحداً ، لأنه منهم ، ويعرف مراتبهم ودرجاتهم ، ويعرف بيوتهم ومجالهم ، ويعرف بيوتهم ومجالسهم ، فكان يسهل عليه انتقاؤهم وسحبهم لتهرق دماؤهم! وابن تيمية يغمض عينيه عنه وعن أمثاله »!!

#### الفصل الخامس:

# سياسة علماء السنة والشيعة مع المغول

### ١- الحاكم الكافر العادل خير من المسلم الجائر

الله فتح السلطان هو لاكو بغداد في سنة ست وخمسين وست مائة ، أمر أن يستفتى العلماء أيهما أفضل: السلطان الكافر العادل ، أم السلطان المسلم الجائر؟ ثم جمع العلماء بالمستنصرية لذلك ، فلما وقفوا على الفتيا أحجموا عن الجواب ، وكان رضيُّ الدين على بن طاووس حاضراً هذا المجلس ، وكان مقدماً عترماً ، فلما رأى إحجامهم تناول الفتيا ووضع خطه فيها بتفضيل العادل الكافر على المسلم الجائر ، فوضع الناس خطوطهم بعده » . (الاداب السلطانية لابن الطقطفي/ ٢).

أقول: هذه الفتوى قد تصدم شعور المسلم المثالي ، الذي يعيش أجواء النظرية دون التطبيق ، وينظر الى الشكل والإسم ، أكثر من المضمون والجوهر!

فهو لا يعرف أن السلطة عندما تستعمل الدين لمصادرة الحد الأدنى من حق الإنسان في العيش وحرية الإعتقاد والتعبير ، فلا يمكن لإنسان أن يعترف بشرعيتها ، أو يسكت على اضطهادها .

فالمشكلة مع سلطة من هذا النوع متقدمةٌ رتبةً على الدين ، لأن الدين موضوعه الإنسان ، فإذا سحق الإنسان فقد سحق موضوع الدين !

إنا بحاجة الى شجاعة لنعترف بأن تاريخنا ملى بالإجبار والإكراه والإضطهاد، وأن احترام الإنسان كما يوجب الدين، لا يوجد في تاريخنا إلا عند النبي والمناهد، ولهذا بدأت معركة المسلمين مع حكوماتهم في أصل حرية الإنسان واحترامه! بمجرد أن أغمض النبي عنيه، وما زالت الى يومنا هذا!

قال ابن قتيبة/ ٣٠: «إن أبا بكر أخبر بقوم تخلفوا عن بيعته عند علي فبعث إليهم عمر بن الخطاب فجاء فناداهم وهم في دار علي ، وأبوا أن يخرجوا ن فدعا عمر بالحطب فقال: والذي نفس عمر بيده لتخرجن أو لأحرقنها عليكم على مافيها ! فقيل له: يا أبا حفص إن فيها فاطمة ! فقال: وإنْ » ! انتهى.

فالقضية تكمن في هذا الإنقلاب الذي استبدل احترام إرادة الإنسان بإجباره على بيعة المتغلب، وإلا استحق الحرق وهو حي، حتى لو كان عترة النبي الله ! قال ابن كثير في النهاية:٨/١٢٣: ﴿ إن معاوية لما مرض مرضته التي هلك فيها دعا ابنه يزيد فقال: يا بني إني قد كفيتك الرحلة والترحال، ووطأت لك الأشباء وذللت لك الأعداء، وأخضعت لك أعناق العرب. وإني لا أتخوف أن ينازعك هذا الأمر الذي أسسته إلا أربعة نفر: الحسين بن علي، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن الزبير، وعبد الرحمن بن أبي بكر.. الى أن قال له: وأما الذي يجثم لك جثوم الأسد ويراوغك روغان الثعلب، وإذا أمكنته فرصة وشب، فذاك ابن الزبير هو فعلها بك فقدرت عليه فقطعه إزباً أرباً».

وفي تاريخ دمشق: ٢٥٦/١٠: ﴿ كَانِ إِذَا ضَرِبِ البَعْثُ (النَجنِد) على أحد من جنده ثم وجده قد أخل بمركزه ، أقامه على كرسي ثم سمَّرَ يديه في الحائط ثم انتزع الكرسي من تحت رجليه فلا يزال يتشحط حتى يموت ﴾ !

وفي تاريخ الطبري: ٦/ ٥٧٥: «كنت فيمن جاء إلى الرشيد باخي رافع (اسبرا) قال فدخل عليه وهو على سرير مرتفع عن الأرض بقدر عظم الذراع ، وعليه فرش بقدر ذلك أو قال أكثر ، وفي يده مرآة ينظر إلى وجهه قال: فسمعته يقول: إنا لله بقدر ذلك أو قال أكثر ، وفي يده مرآة ينظر إلى وجهه قال: فسمعته يقول: إنا لله وإنا إليه راجعون، ونظر إلى أخي رافع فقال: أما والله يا ابن اللخناء (القذرة) إني لأرجو أن لا يفوتني خامل ، يريد رافعا ، كما لم تفتني! فقال له: يا أصير المؤمنين قد كنت لك حرباً وقد أظفرك الله بي فافعل ما يجب الله أكن لك سلماً ، ولعل الله أن يلين لك قلب رافع إذا علم أنك قد مننت عليّ . فغضب وقال: والله لو لم يبق من أجلي إلا أن أحرك شفتي بكلمة لقلت: أقتلوه! ثم دعا بقصاب فقال: لا تشحذ مداك أتركها على حالها (لاتحدً سكاكبنك) وفَصِّلُ هذا الفاسق وعجِّل ، لا يحضرن أجكي وعضوان من أعضائه في جسمه! ففصله حتى جعله أشلاء فقال: عُدَ أعضاءه! فعددت له أعضاءه فإذا هي أربعة عشر عضواً ...! ثم أغمي عليه وتفرق من حضره ، ثم مات من ساعته » . (والماتص/ ٩٩٤ ، والنهاية: ١/ ٢٣١).

وفي عيون إخبار الرضائية: ٢/ ١٠٢: لما بنى المنصور الأبنية ببغداد جعل يطلب العلوية طلباً شديداً، ويجعل من ظفر منهم في الأسطوانات المجوفة المبنية من الجص والآجر! فظفر ذات يوم بغلام منهم حسن الوجه عليه شعر أسود من ولد الحسن بن على بن أبي طالب، فسلمه إلى البناء الذي كان يبنى له وأمره أن

يجعله في جوف أسطوانة ويبني عليه ، ووكل عليه من ثقاته من يراعى ذلك حتى يجعله في جوف أسطوانة بمشهده ، فجعله البناء في جوف أسطوانة فدخلته رقمه عليه ورحمه له فترك الأسطوانة فُرْجة يدخل منها الروح فقال للغلام: لا بأس عليك فاصبر فإني سأخرجك من جوف هذه الأسطوانة إذا جن الليل ، فلها جن الليل جاء البناء في ظلمه فأخرج ذلك العلوي من جوف تلك الأسطوانة وقال له: إتق الله في دمي ودم الفعلة الذين معي وغيب شخصك ، فإني إنها أخرجتك ظلمه هذه الليلة من جوف هذه الأسطوانة لأني خفت أن تركتك في جوفها أن ظلمه هذه الليلة من جوف القيامة خصمي بين يدي الله عز وجل»!

وفي أعيان الشبعة: ١/ ٢٨: «وفعل المنصور ببني الحسن السبط الأفاعيل فحملهم من المدينة إلى الهاشمية بالعراق مقيدين مغللين ، وحبسهم في سجن لا يعرفون فيه الليل من النهار ، وإذا مات منهم واحد تركه معهم ، شم هدم السجن عليهم ». (راجع مروج الذهب: ٢٩/ ٢٩) ، وابن الأثير: ٥/ ٥٥١).

وفي عيون إخبار الرضا الله 1/ ۱۷۲: وكان الجلودي في خلافة الرشيد لما خرج محمد بن جعفر بن محمد بالمدينة ، بعثه الرشيد وأمره إن ظفر به أن يضرب عنقه ، وأن يغير على دور آل أبي طالب وأن يسلب نساءهم ، ولايدع على واحدة منهن إلا ثوباً واحداً ! ففعل الجلودي ذلك ، وقد كان مضى أبو الحسن موسى بن جعفر ، فصار الجلودي إلى باب دار أبي الحسن الرضا هجم على داره مع خيله ، فلها نظر إليه الرضا جعل النساء كلهن في بيت ، ووقف على باب البيت فقال الجلودي لأبي الحسن الإ بد من أن أدخل البيت فأسلبهن كها أمرني أمير المؤمنين!

فقال الرضا: أنا أسلبهنَّ لك، وأحلف أني لا أدع عليهن شيئاً إلا أخذته! فلم يـزل يطلب إليه ويحلف له حتى سكن، فدخل أبو الحسن الرضافلم يدع عليهن شيئاً حتى أقراطهن وخلاخيلهن وأزرهن إلا أخذه منهن، وجميع ما كان في الدار من قليل وكثير، !!

وفي مقاتل الطالبين/ ٣٩٦: « استعمل المتوكل على المدينة ومكة عمر بن الفرج الرخجي ، فمنع آل أبي طالب من التعرض لمسألة الناس ، ومنع الناس من البر بهم ، وكان لا يبلغه أن أحداً أبر أحداً منهم بشئ وإن قل إلا أنهكه عقوبة وأثقله غرماً، حتى كان القميص يكون بين جماعة من العلويات يصلين فيه واحدة بعد واحدة ، ثم يرقعنه ويجلسن على مغازلهن عواري حواسر ، إلى أن قتل المتوكل » ! وفي شرح النهج: ١٨٨ ، ٢٧٠ : «فاستأذن عليه جماعة من أهل البصرة منهم ابن المقفع فأدخل ابن المقفع قبلهم وعدل به إلى حجرة في دهليزه، وجلس غلامه بدابته ينتظره على باب سفيان ، فصادف ابن المقفع في تلك الحجرة سفيان بن معاوية وعنده غلمانه وتنور نار يسجر فقال له سفيان: أتذكر يوم قلت لي كذا؟! أمي مغتلمة إن لم أقتلك قتله لم يقتل بها أحد ! ثم قطع أعضاءه عضواً عضواً عضواً وألمي مغتلمة إن النار وهو ينظر إليها حتى أتى على جميع جسده ، ثم أطبق التنور عليه وخرج إلى الناس».

وفي وفيات الأعيان: ٥/ ١٠٠: (وكان ابن الزيات المذكور قد اتخذ تنوراً من حديد وأطراف مسأميره المحددة إلى داخل وهي قائمة مشل رؤوس المسال ، في أيام وزارته ، وكان يعذب فيه المصادرين وأرباب الدواوين المطلوبين بالأموال ، فكيفها انقلب واحد منهم أو تحرك من حرارة العقوبة تدخل المسأمير في جسمه فيجد لذلك أشد الألم، ولم يسبقه أحد إلى هذه المعاقبة، وكان إذا قال له أحد منهم أيها الوزير ارحمني فيقول له: الرحمة خور في الطبيعة»!

وفي السلوك للمقريزي/ ١٢٢، عن جلال الخوارزمي: "سار إلى (مملكة) خلاط فنهب وسبى الحريم، واسترق الأولاد وقتل الرجال، وخرب القرى وفعل ما لايفعله أهل الكفر». "وأخذز زوجة الأشرف ودخل بها من ليلته". (باية الإرب/٦٦٤٨).

وفي أعيان الشيعة: ٢/ ٦٩: "الشيخ أيوب بن عبد الباقي البوري البحراني. هو من أعيان العلماء، وفي السنة التاسعة بعد الألف رحل من البحرين لضيق المعيشة، وقطن في الديار المصرية، وصار مدرساً للشافعية حتى فهموا منه التشيع (اي شكوا بتشيع) فقتل في حجرته في السنة العاشرة بعد الألف ». انتهى.

أقول: إن معنى سؤال المسلم المضطهد المسلوب أبسط حقوقه: هل تضضل الحرية المدينية في ظل حاكم كافر، أو الإضطهاد الديني في ظل حاكم مسلم ؟ وقد أجاب عليه السيد ابن طاووس على وتبعه فقهاء المذاهب فأفتوا بتفضيل الكافر العادل على المسلم الجائر. وبه حكم الإمام الصادق على عندما سئل: «أهل الشام شرٌ أم الروم فقال: إن الروم كفروا ولم يعادونا، وإن أهل الشام كفروا وعادونا». (الكافي:٢/١٤).

### ٢- حكم إستعانة المسلمين بالكفار لحرب المسلم الجائر

من المسائل التي بحثها فقهاء المذاهب الإسلامية: هل يجوز الإستعانة بالكفار في قتال الكفار ، أو في قتال البغاة والجائرين المسلمين ؟ وقد أجمعت المذاهب على أنه يتبع مصلحة الإسلام كدين والمسلمين كأمة ، فإذا كانت الفائدة بذلك أكثر من الضرر ، جاز . وقد طبقه أتباع ابن تيمية على الإستعانة بالإنكليز في قتال الخلافة العثمانية ، ثم على الإستعانة بالأمريكان للهاية البلاد من خطر إيران ، والإستعانة بهم ضد صدام لتحرير الكويت .

كما أفتى بعض علماء الشيعة بجواز الإستعانة بالأمريكان وغيرهم ، لإسقاط الطاغية صدام وتخليص المسلمين من جوره .

### ٣- علماء الحلة يجنبون منطقتهم بطش المغول

قال العلامة الحلي وكان المعلامة الحلي وكان المناس المناس

صالحني ورحلت عنه ؟فقال له والدي: إنها أقدمنا على ذلك لأنا روينا عن إمامنا على بن أبي طالب عطية أنه قال في بعض خطبه: الزوراء وما أدراك ما النزوراء؟ أرض ذات أثل يشتد فيها البنيان ، ويكثر فيها السكان ويكون فيها قهازم وخرزان ، يتخذها ولمد العباس موطناً ولزخرفهم مسكناً ، تكون لهم دار لهو ولعب ، يكون بهـا الجـور الجـاثر والخوف المخيف ، والأثمة الفجرة والقراء الفسقة ، والوزراء الخونية ، يخيدمهم أبنياء فارس والروم ، لا يأغرون بمعروف إذا عرفوه ، ولا يتناهون عن منكر إذا أنكروه ، يكتفي الرجال منهم بالرجال والنساء بالنساء ، فعند ذلك الغم الغميم والبكاء الطويل والويل والعويل، لأهل الزوراء من سطوات الترك وما هم الترك، قوم صغار الحدق، وجوههم كالمجانِّ المطرَّقة ، لباسهم الحديد ، جردٌ مردٌ ، يقدمهم ملك يأتي من حيث بدا ملكهم ، جهوري الصوت قوى الصولة عالى الهمة ، لا يمر بمدينة إلا فتحها ، ولاترفع له راية إلا نكسها ، الويل الويل لمن ناوأه ، فلا يزال كذلك حتى يظفر! فلما وصف لنا ذلك ، ووجدنا الصفات فيكم ، رجوناك فقصدناك . فطيَّب قلوبهم ، وكتب لهم فرماناً باسم والدي ، يطيِّب فيه قلوب أهل الحلة وأعهاها ».

أقول: قد يشكل بعضهم على عمل فقهاء الحلة ، بأنهم تركوا الجهاد المدفاعي عن الإسلام وعن الخلافة وعن منطقتهم ، وبأنه استعجال ومغامرة صادف أنها أصابت ونجحت ، وأنقذت منطقتهم من تدمير المغول .

والجواب: أنهم رضوان الله عليهم يعرفون أن الجهاد الدفاعي لا يجب مطلقاً ، بل له شروط لم تكن متوفرة في العراق ، ومنها فائدته ونتيجته . ثم إنهم كانوا على يقين بها أخر به أمر المؤمنين على إلى إنها على المغول ، وقد ثبت أن يقينهم كان صحيحاً .

#### الفصل السادس:

# المرجع الشيعي العبقري يغيئر معادلة الغزو المغولي

## ١- نصير الدين الطوسيةُ الله من نوادر العباقرة

اتفق العلماء على الإشادة بعبقرية نصير الدين الطوسي فَاتَحَقَّ وشخصيته العلمية الموسوعية ، فهو عند الفقهاء مرجعٌ ما زالت آراؤه تبحث في مصادر الفقه ، وعند المتكلمين أول من أصَّل علم الكلام في الإسلام في كتابه (تجريد العقائد) وقد شرحه العلماء في حياة مؤلفه ، ودرَّسوه في المعاهد العلما السنية والشيعية . وكتبه في المنطق والفلسفة والأخلاق والعرفان مورد عنيٌّ للعلماء . وبحر كتبه في الهندسة والرياضيات ، مصادر في هذه العلوم الى يومنا .

وقد ألف السيد عبد العزيز الطباطبائي وَ الله كتاباً سهاه: مكتبة العلامة الحي فَاتَكُ أحصى فيه ما استطاع من مؤلفات العلامة و أماكن وجود نسخها . ولم أجد من ألّف في كتب المحقق الطوسي فَاتَكُ ، لكن عامة مصادر التاريخ والتراجم أوردت مؤلفاته ، وأوسع من فصّلها الطهراني و التهابية الذريعة الى تصانيف الشيعة . وهذا عرضٌ لأغلب مؤلفاته خاصة الفقهية والعقدية منها ، فقد ألّف فَاتَكُ في الفقه ، والعقائد ، والمنطق ، والفلسفة ، والعرفان ، والتربية والرياضيات والفلك والجغرافيا والطب والتاريخ والأدب والنحو ، وغيرها:

فله في الفقه: الفرائض النصيرية في أحكام الإرث، ويسمى تحرير الفرائض، أو التحرير، لأنه تحرير لكتاب أستاذه النابغة معين الدين سالم بن بدران المصري المازني في الإرث، وقد صرح بذلك فَلَيَّ ونقل بعض آرائه، وهو مرتب على قسمين أولهما في فقه المواريث وهو في فنَّين أولهما في بابين، أولهما في مراتب الوراث والثاني ما يدخل فيها بالعرض من الوصايا والإقرارات في كيفية التخصيص وتصحيح السهام. وقد شرحه عديدون وعلقوا عليه، منهم الشيخ البهائي العاملي وحفيد أخ الشيخ البهائي، والمحقق الكركي الشيخ علي بن الحسين بن عبد العالي، والسيد الأمير عبد الحي بن عبد الوهاب الحسيني، والمولى عبد الله بن الخليل، والمولى أبو الحسن بن أحمد الشريف القائني. والمولى عبد الله بن الخليل، والمولى أبو الحسن بن أحمد الشريف القائني.

رسالة في الشك والسهو والتلافي والجبران في صلاة الآيات والعيدين، وما يجري مجراهما. (الذريعة:٢١٣/١٤). رسالة في أحكام الإعتكاف، وأصلها لأستاذه سالم بن بدران المازي البصري، وقد حررها نصير الدين و تشعلها على فتاواه. (الذريعة:٢٠/٢٠). رسالة في تمييز الصبح الصادق من الكاذب، ويسمى رسالة في وقت الفجر، كتبها جواباً عن سؤال بعض الأمراء. (الذريعة:١١/١٤)، و١٥٥/٧).

تحرير الطلوع والعروب ، لأوطولوقس الذي أصلحه ثابت بن قرة الحراني المتوفى سنة ٢٨٨ ، وحرره المحقق خواجة نصير الدين الطوسي ، وهو مرتب على مقالتين فيهما ستة وثلاثون شكلاً ، رأيت نسخة منه في النجف الأشرف في مكتبة المرحوم المولى محمد على الخوانساري ، وتوجد نسخة منه في المكتبة الخديوية ،

تاريخ كتابتها ثالث عشر رجب سنة ١١٤٦ ، كما ذكر في فهرسها. (الذريعة:٣٨٦/٣). رسالة في التولي والتبري ، فارسية على مشرب أهل التعليم ، ألفها في قهستان بطلب شخص إسمه نجيب الدين . (الذريعة:١١٩/١٥١) .

وقد نقلت عنه آراء في الفقه لاتوجد في كتبه التي وصلتنا ، وهمي تـــدل عــلى وجود مؤلفات أخرى له في الفقه ، وآراء نقلها تلاميذه .

وله في العقائد: تجريد الكلام في تحرير عقايد الإسلام ، وهو أجلُّ كتاب في تحرير العقائد، أوله: ﴿ أما بعد حمد واجب الوجود على نعمائه...فإني مجيب إلى ما سألت من تحرير مسائل الكلام وترتيبها على أبلخ نظام.. إلى قوله: وسميته بتحريس العقايد، ورتبته على ستة مقاصد.. فيظهر منه أنه سهاه تحريس العقايد، لكنه اشتهر بالتجريد ، طبع مستقلاً ومع بعض شروحه ، مكرراً . وأثنى عليـه عامــة العلماء ومدحه كافة شراحه ، واعتنى بشرحه العامة والخاصة ، وشرحه الفاضل القوشجي بطلب من السلطان بو سعيد بن السلطان محمد خدابنده ، ومدحه بأنه: امخزون بالعجائب ، مشحون بالغرائب ، صغير الحجم ، وجيز النظم كثــر العلم ، جليل الشأن ، حسن النظام ، مقبول الأثمة العظام ، لم يظفر بمثله علياء الأمصار؟ . وفيه فصول: في مبحث الوجود والعدم . في الجواهر والأعراض . في إثبات الصانع تعالى وصفاته . في النبوة . في الإمامة . في المعاد . وعليه حواش وشروح كثيرة ، فأول الشروح شرح تلميذ المصنف العلامة الحلي المتوفى سنة٧٢٦ وهو مطبوعٌ متداول إسمه كشف المراد ، وله شرح منطقه مستقلاً ، في مجلد سهاه الجوهر النضيد في شرح منطق التجريد . وشرح شمس الدين محمد الأسفرايني

البيهةي سياه: تعزيز الإعتباد في شرح تجريد الإعتقاد ، مزجه بالأصل.. ثم عدد صاحب الذريعة وَ المعتباد في شروحه القديمة والمتأخرة ، ومنها للبيهقي والقوشچي والشريف على بن محمد الجرجاني المتوفى سنة ٢٨٦، وشرح المحقق النيريزي فرغ منه سنة ٩١٣، وشرح الإلهيات منه للمولى زين الدين على البدخشي بالفارسية سياه تحفة شاهي وعطيه إلهي ، فرغ منه سنة ١٠٢٣، وشرح عبد الرزاق بن على بن الحسين اللاهجي المتوفى سنة ١٠٥١، وشرح الأمير محمد أشرف بن السيد عبد الحسيب العاملي المتوفى سنة ١٠٤٥. (الذريعة: ٣٥٢/ ٣٥٣ و ١٣٨/١٣٠. وكشف الحجب والاستار ٧٧).

روضة المتقين في بحث إمامة الأثمة المعصومين عليُّكاة. (الذريعة:١٣٨/١٣٨).

إثبات الواجب تعالى، أرسله إلى نجم الدين الكاشاني ولعله بطلبه.. في إثباته بطريق المتكلمين وجوهاً أربعة وبطريق الحكماء ثلاثة وجوه . (الذريعة:١٠٨/١٠٨). وفي الذريعة:١٠/ ١٠٨، كتاب لنجم الدين علي بن عمر الكاتبي القزويني ويظهر منه أن كتاب نصير الدين فَكُ عليقات عليه . والكاتبي فيلسوف معروف .

مناظره في إثبات وجود الله تعالى بطريقة الحوار . (الذريعة: ٢٢/٢٩٢).

رسالة في علم الباري بالجزئيات ، أولها: سألني مولاي قاضي القضاة في ٢٦٦ عن قول الحكهاء في كيفية صدور الموجودات عن مبدئها الأول، وعن مذهبهم في علمه بالجزئيات . بخط الشيخ عبد الرحيم التستري ، وذكر أنه نقلها عن خط قطب الدين محمد بن مسعود الشيرازي كتبها عن خط مصنفها. (الذريعة:٢٠/١٥) إثبات اللوح المحفوظ ، ولعله متحد مع إثبات الجوهر المفارق. (الذريعة:١٩٥/). آغاز وأنجام ، بالفارسية بمعنى المبدأ والمعاد ، ألف بطلب بعض أحبائه ، في المبدأ والمعاد وأحوال القيامة والجنة والنار وغيرها ، وله كتاب آخر بنفس الإسم مرتب على أربعة فصول ، الحيوان ، النبات ، المعدن ، المتفرقات ، والنوادر ، وفي كل فصل أبواب . (الذريعة:٣٦/١٦).

ترجمة بقاء النفس ، وهو تحرير كتاب بقاء النفس لأرسطو ، ترجمه إلى الفارسية الخواجة أفضل الدين الكاشاني ، وطبع في طهران . (الذريعة:٢٦/١٩٢).

قواعد العقايد ، منه نسخة في مكتبة محمد الفاتح ، سراى همايون بإسلامبول (الذريعة:١٨٦/١٧). وله شروح ، منها: تحرير القواعد الكلامية ، في شرح الرسالة الإعتقادية الموسومة بقواعد العقايد للمولى عبد الرزاق بن المولى مير الجيلاني الرانكوثي الشيرازي المولد المعاصر للمولى عبد الرزاق اللاهيجي ، ألفه لمحمود خان حاكم بلاد كوه كيلويه . (الذريعة:٣٨/ ٣٨٧).

المقنعة في العقايد ، رسالة مختصرة جداً في الأصول الخمسة . (الذريعة:٢٢/ ١٢٥). ولعله منتخب العقايد . (الذريعة:٢٦/٢٢٤).

الإعتقادات ، في أقل ما يجب اعتقاده، ولعله الذي سهاه الماحوزي بالوجيزة ، وكتب عليه في بعض النسخ العقيدة المفيدة. (الذريعة:٢٢٦/٢). وذكر باسم المقيدة الإعتقادات ، وواجب الإعتقاد . (الذريعة:٢٧٤/١٠ . وفي الذريعة:٣٠٦/١٥، باسم العقيدة المختصرة ، وفي الذريعة:٣١٩/١٦، باسم فرائد العقائد ، وفي الذريعة:٩٤/١٣، شرح أصول الذين أوشرح مقدمة الكلام .

تلخيصُ المحصل ، شرح وتهذيب للمحصل للرازي ، ويقال له نقد المحصل .

قال في مقدمته: لم يبق في الكتب التي يتداولونها من علم الأصول عيانٌ ولا خبرٌ ولا من تمهيد القواعد الحقيقية عينٌ ولا أثر ، سوى كتاب المحصل الذي إسمه غير مطابق لمعناه ، وبيانه غير موصل إلى دعواه ، وفيه من الغث والسمين ما لا يحصى . طبع محرَّفاً في ذيل المحصل في مطبعة الحسينية بمصر ١٣٧٣ . وأقدم نسخة منه رأيتها في الخزانة الغروية وهي بخط الفاضل الماهر محمد بن سنقر فرغ من الكتابة في يوم الخميس ١٩٥٣ - ١٧٣ ، ثم كتب بخطه أيضاً على هامش آخر النسخة أنه قابلها بنسخة مقابلة بخط المؤلف مع الإمام العالم الفقيه لسان المحكماء والمتكلمين شرف الدين محمد بن القزويني . (الذريعة:١٣٢٤). وفي مستدركات أعبان الشبعة:١/ ٣٢٣: ألفه بطلب من عطا ملك علاء الدين الجويني ، كما ألف رسالة أوصاف الأشراف بالفارسية ، حول أخلاق العرفاء والزهاد ، لأبيه محمد الجويني .

انتخاب تلخيص المحصل ، لعز الدولة سعد بن منصور بن كمونة البغدادي المتوفى سنة ، ٦٩ ، قال: تشتمل هذه الأوراق على فوائد التقطتها من كلام الخواجة نصير الدين الذي في تلخيص المحصل.. وقال في آخره بعد الحمد والصلاة: وكان الفراغ منه انتخاباً ونسخاً في العشر الأوسط من ذي القعدة سنة سبعين وست ماية. والنسخة بخطه رأيتها في الخزانة الغروية. (الذريعة: ٢ / ٣٥٧ ، وقد ردَّ نسبته الى نصير الدين ٤١٩/٤).

الفصول النَّصِيرية ، فارسي في أصول الدين ، مرتب على أربعة فصول ، في التوحيد والعدل والنبوة والمعاد . عربه المولى ركن الدين محمد بن علي الجرجاني

القريب من عصره ، وعلى هذا المعرب شروح كثيرة. (الذريعة:٢٤٦/١٦).

وفي الذريعة: ١٣/ ٣٨٣ ، شرح الفصول ، لمؤلف كتاب معارج السؤول في آيات الأحكام المولى كهال الدين الحسن بن محمد بن الحسن الاسترآبادي النسفي ، فرغ منه سنة ٧٠٠ . كتبه لسلطان الحويزة الأمير كهال الدين بن فلاح المشعشعي الموسوي الحويزي . مزجي مشحون بالنكات والتحقيقات وعليه حواشي ، وشكك صاحب الذريعة في أن يكون ألفه للمشعشعي لأنه متأخر عن المؤلف .

شرح الفصول النصيرية المعربة ، في الكلام ، وأصله فارسي ، عربـه محمــد بــن على الجرجاني الحلى الغروي تلميذ العلامة الحلي سنة٦٩٧ . (الذريعة:٦/٦٢٦)

الإمامة وبيان شرايطها ، نسخة منه عند السيد النسابة شهاب الـدين التبريـزي نزيل قم ، ونسخة في مكتبة راغب پاشا بإسلامبول . (الذريعة:٢/٣٣٦).

حصر الحق بمقالة الإمامية ، ويحتمل أنه إثبات الفرقة الناجية في الذريعة: ١/ ٩٨ ولعل العلامة الحلي رآه فنقل مضمونه مختصراً لولده فخر المحققين كما في ديباجة القواعد. (الذريعة:٧/ ٣٢). وذكره في الذريعة:٢٦/ ١٧٥ باسم تحقيق المذهب الحق.

إنشاء الصلوات والتحيات للأثمة الإثني عشر بين كما في الذريعة: ٢/ ٣٩٧. وفي: ٨٦/١٥، باسم: الصلوات والتحيات على أشرف البريات وآله الأثمة السادات، وذكر له في: ٢٦١/ ٢٦١، و: ٧/ ١٤٠، شرحاً للسيد علي بن محمد باقر الحسيني، ينقل فيه عن الشيخ البهائي والمحقق الداماد والمقدس الأردبيلي. وذكر في: ٣٩٧/ ٣٩٠، و: ٨/ ٣٩٨، شبيهه لعلي بن حماد، أنشأه ليقرأ في الخطب ويقال له الخطبة أيضاً وهو أبسط من كتاب النصير. وله صحيفة الخلافة. (الذريعة: ٧/ ٢٣٨).

وذكر في أعبان الشيعة:٩/ ١٩٤: رسالة في الإمامة ، رسالة في العبصمة ، رسالة في الجبر والإختيار ، رسالة الجبر والقدر ، روضة القلوب ، روضة التسليم .

وله في المنطق والفلسفة والعرفان والأخلاق والتربية، فهودَات فيلسوف من وزن ابن سينا، وقد نقد العديد من آرائه في شرحه لفلسفته، ووصفه الذهبي بكبير الفلاسفة (نذكرة الحفاظ:٤/ ١٤٩١). ومؤلفاته فيها هي: رسالة في العقل، العلل والمعلولات، تجريد المنطق، شرح الإشارات، رسالة إثبات الجوهر المفارق، رسالة في العلم الإكتسابي واللدني، تعديل المعيار في نقد تنزيل الأفكار، نقد تهافت الفلاسفة، مصارع المصارع. رسالة بقاء النفس بعد فناء الجسد، رسالة في النفي والإثبات، ربط الحديث بالقديم، المقولات، أساس الإقتباس. السير والسلوك، معرفة النفس. شرح تهافت الفلاسفة. نسخة في مكتبة نور عثمانية في اسلامبول. (الذربعة: ١٢/ ١٥٥٠).

الفوائد الثمانية في الحكمة رأيتها ضمن مجموعة في المجلس: ٣٨٥٠ ، أوله: فوايد حكمية ثمانية للعلامة الطوسي فَكَنَّ : المكان ماله وضع لذاته. الزمان ما يقدر به كل ما ينقضي ويحدد وبقاء ما لا يتجدد أو لا ينقضي.. وفيها فوائد منها في العلل والمعلولات ، فوائده في العصمة في المبدأ الأول أفعال العباد ، العقل المجرد المسمى بالعقل الكلى ، منه نسخة في مكتبة راغب باشا . (الذريعة:٢١/٢٦).

رسالة في السير والسلوك ، كتبها لسلطان عبصره ومن تبعه . طبعه المدرس الرضوي بطهران سنة ١٣٠٠. (الذريعة ١٢٠ / ٢٨٥).

أخلاق ناصري ، فارسى ، ألفه لأمير قهستان ناصر الدين عبد الرحيم ، حرر

فيه كتاب الطهارة في الأخلاق لعلي بن مسكويه ، وزاد عليه أشياء كثيرة منها مقالتان في سياسة المدن وتدبير المنزل ، ورتبه على ثلاث مقالات في ثلاثين فصلاً وهو كتاب حسن لم يعمل في تهذيب الأخلاق مثله ، يضرب المثل به في الفصاحة والبلاغة (الذريعة: ١/ ٣٨٠، وكشف الحجب/ ٣٧، وكشف الظنون: ١٨٨١). وكتاب: أوصاف الأشراف ، وآداب المتعلمين ، أو ديباجة الأخلاق الناصرية وخاتمتها .

وله في الطب: حاشية على القانون لابن سينا ، طبع مع شرح القانون للعلامة (الذريعة:١٢٠/١٥). رسالة في (الذريعة:١٢٠/١٥). رسالة في الإختلاجات (الذريعة:٣٢/١٣). جواب في رفع التناقض في أقوال حنين وابن سينا .

وله في التفسير: تفسير سورة الإخلاص والمعوذتين والعصر .

وله في الأدب والنحو: معيار الأشعار في العروض والقوافي ، في مقدمة ذات فصول ثلاثة وفنين: أولها في العروض ، والثاني في القوافي. طبع ١٣٢٠، بمباشرة عبد الغفار نجم الدولة ونسخه الخطية شايعة . وأخرى طهران أدبيات ١٣٨/١ د ) و(طوبقبوسراى ١٦٤٦١) كتابتها ٧٧٠، كما في فهارسها . (الذريعة: ٢٧٧/٢١). ويظهر أنه نفسه الوافي في العروض والقوافي، ولعله نفس معيار الأشعار في ١٥٦/١٥٦).

شرح ديوان امرئ القيس، في مكتبة محمد پاشا بإسلامبول. (الذريعة:١٣/ ٢٦٥). ديوان الخواجة الطوسي، وهو مجموعة من شعره . (الذريعة:٩ ق ٢/ ٢٥١).

الوافية في شرح الكافية ، هو الشرح الوسيط للسيد محمد الحسن بن محمد بن

شرفشاه العلوي الحسيني الأسترآبادي تلميذ الخواجة نصير الطوسي وشارح قواعد العقايد، قال فيه: وبعد فإني بعدما شرحت كتاب الكافية في النحو أولاً مع إيرادات وأجوبة وأبحاث كثيرة، وشرحته ثانياً مقتصراً على حل ألفاظه وشرح معانيه والإشارة إلى تحليل تركيباته ومبانيه، وجعلته لرسم خدمة الأمير ناصر الدين يحيي بن الملك جلال الدين إبراهيم ابن يغرش بيلكا ملك الختني، ورأيت نسخة منه عند السهاوي كتابتها ٨٤٨، وتوجد أربع نسخ منه في مكتبة قُولهُ. (الذريعة:١٨/٨).

وله في التاريخ والجغرافيا: ذيل تاريخ جهانگشاى ، الذي ألفه الوزير الخواجة علاء الدين عطا ملك الجويني المتوفى ٢٨١ وهو من بدء السلاطين المغولية إلى ٥٥٠ في ثلاثة أجزاء. والذيل له فارسي كأصله ، وقد طبع الذيل هذا وهو مختصر في/ ١٢ آخر الجزء الثالث بمباشرة الميرزا محمد خان القزويني في ليدن ، وذكر أنه ترجم بالعربية وجعل فصلاً من كتاب مختصر الدول لابن العبري. (الذريعة ١٤٨/١٠). واقعة بغداد. وفي الجغرافيا: (اعيان الشبعة: ١٤٨/١٩).

وله مراسلات منها: كتاب المفاوضات أو جوابات المسائل القونوية ، بينه وبين صدر الدين القونوي ، وهو مسائل فلسفية منها في وجود الله تعالى ، وفي النفس. (الذريعة:ه/ ٢٣٠ ، و: ٢١/ ٣١٧ ، (وكشف الظنون: ٢/ ١٧٥٨) وفيه أن القونوي توفي سنة ٦٧٣. ورسائل الشيخ ميثم البحراني إليه وبعض أجوبتها. (الذريعة: ٢٩٧/٢٠).

وعدَّ له الصفدي في الوافي: ١٤٩/١، كتباب الفرائض على مـذهب أهـل البيت على . وذكر له في مستدركات أعيان الشيعة: ١/ ٢٣٦ ، ١٨٦ كتاباً ورسـالة ، منهـا: رسـالة في أحكام منازل الرمل الإثني عشر بالفارسية ، ورسالة الرمل ، تسكين الدائرة بالعربية ، ورسالة الجواهر واسمها بالفارسية (تنسيق نامه إيلخاني) في صفات الأحجار الكريمة وخواصها ، ألفها بطلب هو لاكو .

وأكثر ما اشتهر فيه نبصير الدين أَلَيُّكُ : عبقريته في الرياضيات والفلك ، خاصة ابتكاراته العلمية والعملية في مرصد مراغة وجامعتها ، ومؤلفات فيها عديدة هي: رسالة في الشعاع ، رسالة في انعطاف الشعاع وانعكاسه ، تحرير إقليدس ، تحرير المجسطي ، تحرير كرة وأسطوانة أرخميدس ، تحرير مأخوذات أرخميـدس ، تحرير كتاب المفروضات لأرخميـدس ، تحريـر كتـاب معرفـة مـساحة الأشـكال البسيطة والكرية ، تحرير كتاب الكرة المتحركة لاطولو قبوس ، الرسالة السافية عن الشك في الخطوط المتوازية ، كشف القناع عن أسر ار شكل القطاع ، رسالة في الحساب والجبر والمقابلة ، الأسطوانة ، المخروطات ، في أحوال الخطوط المنحنية ، تربيع الدائرة ، جامع الحساب ، رسالة في علم المثلثات . تحرير مانالاوس، تحرير ثاوذوثيوس، تحرير كتاب المناظر، تحرير كتاب المساكن، تحرير كتاب ثاوذوثيوس في الأيام والليالي ، تحرير ظاهرات الفلك ، تحرير كتاب أطولوقوس في الطلوع والغروب ، تحرير كتاب أبسقلاوس في المطالع ، مـدخل في علم النجوم كتاب أرسطرخس في جرمي النيرين وبعديهما ، تحرير المعطيات ، ترجمة ثمرة الفلك، التذكرة النصيرية، ترجمة صور الكواكب، الرسالة المعينية، ذيل الرسالة المعينية، الزيج الإيلخاني ، مقدمة الزيج الإيلخاني، عـشرون بابـــاً في معرفة الأسطرلاب ، زبدة الهيشة ، تعريف الزيج ، ثلاثون فصلاً في الهيشة

والنجوم ، زبدة الإستدراك في هيئة الأفلاك ، مائة باب في معرفة الأسطرلاب ، استخراج قبلة تبريز . قصيدة في اختيارات البروج الإثني عشر ، (الذريعة:۱۷۷). منازل المهات بحسب تحويل القمر في البروج الإثني عشر . (الذريعة:۱۷۲). منازل القمر أو أحكام منازل ، وهو غير المتقدم (الذريعة:۲۲/۲۲۹). موضح الرسوم في علم النجوم ، ألفه لحسام بن شمس الدين اللاهيجاني ، نسخة منه دار الكتب في القاهرة . الميقات فارسي، في ۱۰۰ ورقة . (الذريعة:۲۲۲/۲۲۲).

وقال السيد الأمين في كتابه: الإسهاعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي بعتبر نقطة «ويعترف المؤرخون للعلوم الرياضية بأن برهان نصير الدين الطوسي يعتبر نقطة التحول في تطور علم الهندسة وظهور الهندسات الإقليدية الجديدة التي تلعب الآن دوراً عظيها في دراسة الفضاء الكوني، وتفسيرات النظرية النسبية بعد أن تطورت على أيدي الروسي لوباتشوفسكي والألماني ريهان وغيرهما. ولا يبزال هناك الكثير من النظريات والأفكار الهندسية التي تم الكشف عنها في ثنايا الكتب والمخطوطات التي تم تحقيقها، أو التي تنتظر جهود المخلصين من أهل الاختصاص للبحث عنها وتعريف الأجيال برواد العلم وصناعه الحقيقين ».

هذا، ويحتاج إحصاء مؤلفاته وَالله و الله الله على الله على المنطوطة ويسخها المخطوطة وترجماتها، وفيها المفقود من بلادنا، الموجود عند الغربيين، أو المخفي عندهم، ومنها موجود ولم يطبع الى الآن. وقد كتَبَ المحقق الطوسي وَالله مؤلفاته بالعربية والفارسية، ونشر عدد منها في عصرنا وتُرجم بعض الفارسي منها الى العربية، وتسرجم بعضها مستشرقون بلغات أجنبية.

قال السيد أحمد الحسيني في تراجم الرجال: ١/ ٣٣٥ ، في ترجمة محمد الجرجاني من علماء القرن السابع - الشامن: «ترجم أكثر رسائل نصير الدين الطوسي إلى العربية لاستفادة طلبة العراق ، غيرةً عليها من الضياع ، وترجماته التي رأيناها جيدة التعبير رصينة الألفاظ ، وقد صرح في أول ترجمة أوصاف الأشراف بإكمال ترجمة الأخلاق الناصرية ، وأساس الإقتباس ، ورسالة الجبر والقدر ، والفصول الإعتقادية ، وشرح كتاب بطلميوس في النجوم » .

## ٢- نشأة نصير الدين الطوسي دُلَّتَكُّ

أبو جعفر ، نصير الدين ، محمد بـن محمـد بـن الحـسن الطـوسيَفَكُنَّ ، القمـي الدستجردي ، والده من قرية دَسْتَجِرْد ، من ولاية قم . (رياض العلماء:١/ ٢٣٥).

ولد في طوس سنة ٩٩٧، حيث كان يسكن والده الفقيه المحدث محمد بن الحسن طوس سنة ٩٩٥، حيث كان يسكن والده الفقيه المحدث محمد بن الحسن الحسن فتربى في حجره ودرس عليه الفقه والحديث، ودرس على كهال والرياضيات على خاله نور الدين علي بن محمد الشيعي والمالين ، ودرس على كهال الدين محمد الحاسب. أما وفاته فكانت في بغداد يوم الغدير سنة ٢٧٢، ودفن في مشهد الكاظمين الحياني قبر كان أعده الخليفة الناصر العباسي لنفسه فلم يدفنوه فيه . (أعيان الشيعة:٩/٤١٤). ويظهر أنه فَلَيَ الله عند كبار علمائها. (خاتة المستدرك:٢/٢٢٤).

وكان في نيشابور في العشرين مـن عمـره عنـدما اجتـاح المغـول خراسـان في غزوهم الأول سنة ٦١٧، وأعملوا سيوفهم قتلاً عاماً في المسلمين ، ودمروا المدن التي احتلوها ، فهرب سلطان السلاطين غياث الدين خوارزم شاه ، حاكم إيران وما وراء النهر ، هروباً ذليلاً ، فطارده المغول من بلـد الى بلـد ، حتى وصل الى البحر ثم اختفى ، وقيل اختباً في قلعة شاهقة في الهند!

«كان الطوسي حائراً لا يدري أين يلجأ ولا بمن يحتمي ، وكان المحتشم ناصر الدين عبد الرحيم بن أبي منصور متولي قهستان ، قد ولي السلطة على قلاع الإساعيليين في خراسان من قبل علاء الدين محمد زعيم الإساعيليين آنذاك ، وكان ناصر الدين هذا من أفاضل زمانه وأسخياء عهده وكان يعني بالعلماء والفضلاء ، وكانت شهرة الطوسي قد وصلت اليه وعرف مكانته في العلم والفلسفة والفكر، وكان من قبل راغباً في لقياه ، فأرسل يدعوه إلى قهستان ، وصادفت الدعوة هوى في نفس المدعو الشريد ، ورأى أنه وجد المأمن الذي يحميه فقبل الدعوة وسافر إلى قهستان». (أعيان الشيعة: ٩/ ١٤).

وقال بعضهم إن نصير الدين فَاتَحَى أجبر على الذهاب الى قهستان ، وأن حاكمها الإسهاعيلي بعث اليه بعض رجاله فأسروه وأتوه به ، وكان الحكام بحرصون على من هو طبيب ومنجم وحكيم . ففي أعيان الشيعة: ٩/ ٤١٥: «جاء في درة الإخبار أن أوامر قد صدرت إلى فدائي الإسهاعيليين باختطاف الطوسي وحمله إلى قلعة المُوت وأن الفدائيين ترصدوه في أطراف بساتين نيسابور وطلبوا البه مرافقتهم إلى ألمُوت وأنه امتنع فهددوه بالقتل وأجبروه على مرافقتهم وأنه كان يعيش هناك سنواته شبه أسير أو سجين. وكذلك فإن سرجان ملكم في تاريخه قد أيته إرغامه على السفر إلى ألمُوت وأن كان قد ذكر هذا الإرغام برواية تختلف عن رواية درة الإخبار». انهى.

واستشهدوا لهذا الرأي بها كتبعدًا في آخر شرح الإنسارات/ ١٣٦: ورقمت أكثرها في حال صعب لا يمكن أصعب منها حال ورسمت أغلبها في مدة كدورة بال ، بل في أزمنة يكون كل جزء منها ظرفاً لغصة وعذاب أليم وندامة وحسرة عظيم ، وأمكنة توقد كل آن فيها زبانية نار جحيم ويصب من فوقها حميم . ما مضى وقت ليس عيني فيه مقطراً ولا بالي مكدراً، ولم يجئ حين لم يزد ألمي ولم يضاعف همي وغمي . نعم ما قال الشاعر بالفارسية: بلا أنكشترى ومن نكينم .. بكردا كردخود جندانكه بينم وما لي ليس في امتداد حيأتي زمان ليس مملواً بالحوادث المستلزمة للندامة الدائمة والحسرة الأبدية ، وكان استمرار عيشي أمير جيوشه غموم وعساكره هموم . اللهم نجني من تزاحم أفواج البلاء وتراكم أمواج العناء بحق رسوله المجتبى ووصيه المرتفى ، وفرج عني ما أنا فيه بلا إله إلا أنت وأنت أرحم الراحين». انهى.

لكن الخبير بالكلام لايقبل أن هذ النص الركيك من كلام المحقق الطوسي فَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ المُع فهو صاحب أسلوب البليغ قوي شغل العلماء بشرح كلامه !

مضافاً الى أنه لايناسب ما يكتبه المؤلفون في ختام كتبهم ، فليس فيه ذكر تاريخ انتهاء التأليف ولا إسم مؤلفه ! وغاية ما فيه قوله: رقمتُ أكثرها في حال صعب ، ورقمتُ تنطبق على المؤلف وعلى الناسخ أيضاً ، والظاهر أنهاللناسخ!

وفي قهستان ألف نصير الدين فَكَنَّ لحاكمها ناصر الدين ، كتاباً في الأخلاق سماه: أخلاق ناصري ، وعدداً من الكتب في علم الفلك والرياضيات والطب ، ثم طلبه علاء الدين محمد زعيم الإسهاعيلية من واليه، فذهب به اليه في قلعة

ألُوت ، فاستبقاه عنده حتى توفي ، ثم استبقاه ابنه الأكبر خورشاه حتى استسلم لهلاكو سنة ١٦٥، فقَتَل هو لاكو الزعماء ، واستبقى نصير الدين لنفسه لأنه طبيب ومنجم بحتاج اليه. (أعيان الشيعة:٩/ ٤١٥).

أقول: قَدَّرَ الله لنصير الدين الله أن يكون مع هو لاكو في حملته على بغداد ، فبدأ يُخطط للتأثير على هذا الطاغية وتخفيف بطشه ما استطاع ، فكان هو لاكو يأنس بكلامه وينفذ نصائحه أحياناً ، وبذلك استطاع حفظ مكتبات بغداد ومدارسها، فقد جعله هو لاكو مسؤولاً عنها وعن كل الأوقاف ، كها قبل وساطته بعدم قتل بعض العلهاء كابن العلقمي وابن أبي الحديد ، لكنه لم يستطع إنقاذ مشهد الكاظمين المنه وعدلات المشيعة من نهب جنود التنار وتخريبهم ، وصرح المؤرخون أنهم لم يفرقوا بين السنة والرافضة !

## ٣- من أخلاق نصير الدين الطوسي وإيمانه للسَّحُقَّ ا

قال المناوي في فيض القدير: ٥/ ٤١٢: "اتفقت الحكماء على تقبيح الفحش والنطق به ووقع للحكيم نصير الدين الطوسي أن إنساناً كتب إليه ورقة فيها: يا كلب يا ابن الكلب! فكان جوابه: أما قولك كذا فليس بصحيح ، لأن الكلب من ذوات الأربع ، وهو نابح طويل الأظفار ، وأنا منتصب القامة ، بادي البشرة عريض الأظفار ، وناطق ضاحك ، فهذه فصول وخواص غير تلك الفصول والخواص وأطال في نفض كل ما قاله برطوبة وحشمة وتأن ، غير منزعج ، ولم يقل في الجواب كلمة فاحشة »!

وقال الماحوزي في كتاب الأربعين/ ٩٨: ﴿ روى ثقة الإسلام في الكافي عن زرارة عسن

الباقر عَالَجُهُ أنه قال: أما لو أن رجلاً قام ليله وصام نهاره وتصدق بجميع ماله وحجَّ جميع عمره ، ولم يعرف ولاية ولي الله فيواليه وتكون جميع أعمالـه بدلالتــه إليه ، ما كان له على الله حق في ثوابه ، ولا كان من أهل الايهان . وقـد نظـم هـذا المعنى العلامة الفيلسوف أفضل المتأخرين ورئيس المحققين ، نصير الدين محمد بن محمد الطوسي قدس الله سره وبجنان الخلد سَرَّه ، في هذه القطعة:

لو أن عبداً أتى بالصالحاتِ خداً وودَّ كــل نبــيٌّ مرسـل وولي وقيام منا قيام قوامياً ببلا مليل وطاف ما طاف حياف غيرَ مُنتعيل وغاص في البحر مأموناً من البلل ويُطعم الجائعينَ البُرَّ بالعَسَل عار من الذنب معصوماً من الزلل إلا بحُبِّ أمر المؤمنين على

وصام ما صبام صبواماً بـلا ضبجر وحج ما حجَّ من فرض ومن سُنَن وطبار في الجبو لا يبأوي إلى أحد يكسو البتامي من الديباج كُلُّهمُ وعساش في النساس آلافساً مؤلفة ماكان ذلك يوم الحشر ينفعه

والذريعة: ٢٢/ ٢٣٧، وأعيان السيعة: ٩/ ٤١٨ ، ومفاتيح الرحمة: ٢/ ٤٦ ، والأربعون في حسب على ﷺ :٣/ ١١، والكني والألقاب: ٢/ ١٤١، وقد نسبها بعضهم الى الخليفة الناصر العباسي مثل ابـن جـبر في نهج الإيهان/ ٤٥٩ ، وابن عقيل في النصائح الكافية/ ١٠٩. وفي روايتهم تفاوت يسير في بعض ألفاظها .

وفي تأويل الآيات:١/ ١٩٠: لاستل عن الفرقة الناجية فقال: بحثنا عن المذاهب وعن قول رسول الله عليه: ستفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة منها فرقة ناجية والباقي في النار . فوجدنا الفرقة الناجية هي الإماميـة لأنهـم بـاينوا جميـع المذاهب في أصول العقائد وتفردوا بها ، وجميع المذاهب قيد اشتركوا فيها ، والخلاف الظاهر بينهم في الإمامة ، فتكون الإمامية الفرقة الناجية .

وكيف لا ، وقد ركبوا فلك النجاة الجارية ، وتعلقوا بأسباب النجوم الثابتة والسارية ، فهم والله أهل المناصب العالية ، وأولوا الأمر والمراتب السامية ، وهم غداً في عِيشَةٍ رَاضِيَةٍ في جَنَّةٍ عَالِيَةٍ قُطُوفُهَا دَائِيَةٌ ، ويقال لهم: كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيشاً بِعَا أَسْلَفْتُمْ في الأَيَّامِ الخَالِيةِ . والصلاة والسلام على الشموس المشرقة والبدور الطالعة في الظلمات الداهية ، عمد المصطفى وعترته الهادية ، صلاة دائمة باقية ».

## ٤- شباهة نصير الدين الطوسي بالسفير الحسين بن روحُ السُّقُّ

نلاحظ شبهاً كبيراً بينه وبين السفير أبي القاسم الحسين بسن روح فَاتَكُمُ ، في عمل الشخصية والمتانة ، وأسلوب العمل . وكذلك في الدقمة والتقوى ، وعلاقاتهما بحكام عصريها ، ومكانتها الجليلة عندهم !

أما السفير الثالث الحسين بن روح فَلْتَقَ فقد أعده الله تعالى لـ دورعظيم ليكون سفيراً لوليه الأعظم الإمام المهدي أرواحنا فداه ، ويقوم بها يأمره به من أعمال لم نكتشف الى الآن إلا قليلاً منها ، وقد كتبتُ شيئاً من سيرته في المعجم الموضوعي لأحاديث الإمام المهدي على . وأما نصير الدين الطوسي فَلَتَقَ فهو عالم مرجع نابغ ، قدَّر له الله تعالى دوراً عظيماً ، أدَّاه حسب اجتهاده ظاهراً ، لكني أحدس بأنه كان يتلقى في خطوط عمله توجيهات الإمام المهدي أرواحنا فداه!

ومن مؤشرات ذلك شهادة العلامة الحلي فَاتَكُ التي تقدمت في حقه ، قال: «وكان هذا الشيخ أفضل أهل عصره في العلوم العقلية والنقلية ، وله مستفات كثيرة في العلوم الحكمية والأحكام الشرعية على مذهب الإمامية ، وكان أشرف من شاهدناه الفصل السادس: المرجع الشيعي العبقري يغيَّر معادلة الغزو المغولي \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

في الأخلاق ، نور الله ضريحه».

فإن أفعل التفضيل من العلامة نَكَ لَكُ يدل على مقام عالِ وخاصٌ جداً .

ومن المؤشرات توجيها تعنَّ لطالب العلم في كتابه آداب المتعلمين ، بمشل قوله: «ينبغي لطالب العلم أن يفرغ يومه للكتابة والمطالعة والفكر والحفظ فيجد بذلك بركة عظيمة ، وأن يفعل أفعال الخير كالمواظبة على الصلاة والصيام في كل أسبوع يوماً أو يومين ، والصدقة ولو بفلس واحد ، ويتجنب عن الشر والخبائث» . (الذريعة:١/٢١).

وكذلك شهادة المحقق الكركي فَكُ في حقه ، قال في الخراجبات/ ٧٤: "ومن تأمل في كثير من أحوال الكبراء من علياتنا السالفين مثل السيد الشريف المرتضى علم الهدى وأعلم المحققين من المتقدمين والمتأخرين: نصير الحق والدين الطوسي ، وبحر العلوم ، ومفتي العراق جمال الملة والدين الحسن بن مطهر ، وغيرهم رضوان الله عليهم ، نظر متأصل منصف، لم يعترضه الشك في أنهم كانوا يسلكون هذا المنهج ويفتحون هذا السبيل، وما كانوا ليودعوا بطون كتبهم إلا ما يعتقدون صحته ، والمكاسب:٢١٩/٢٠.

### ٥- مدحوا نصير الدين وشدّ ابن تيمية فاتهمه بالتآمر !

كان نصير الدين الطوسيةُ أُشِيراً بيد الطاغية هو لاكو ، حيث أخذه بعـد أن احتل قلاع الإسهاعيلية وقتل زعهاءها! فاتهمه ابن تيمية بأن وجوده مع هو لاكو يعنى أنه دعاه الى غزو بغداد، وأنه أشار عليه بقتل الخليفة المستعصم!

وخالف النهبي وابن كثير ودافع واعن نصير الدين. قال ابن كثير في النهاية:٣١٣/١٣: «النصير الطوسي محمد بن عبد الله الطوسي، كان يقال لـ الملولي

نصير الدين ، ويقال الخواجا نصير الدين ، اشتغل في شبيبته وحصل علم الأواثل جيداً ، وصنف في ذلك في علم الكلام وشرح الإشارات لابن سينا ، ووزر لأصحاب قلاع الألموت من الإسهاعيلية ، ثم وزر لهولاكو وكان معه في واقعة بغداد ، ومن الناس من يزعم أنه أشار على هولاكو خان بقتل الخليفة فالله أعلم ، وعندي أن هذا لا يصدر من عاقل ولا فاضل ، وقد ذكره بعض البغاددة (أي الحنابلة) فأثنى عليه وقال: كان عاقلاً فاضلاً كريم الأخلاق ، ودفن في مشهد موسى بن جعفر ، في سر داب كان قد أعد للخليفة الناصر لدين الله .

وهو الذي كان قد بنى الرصد بمراغة ، ورتب فيه الحكماء من الفلاسفة والمتكلمين والفقهاء والمحدثين والأطباء وغيرهم من أنواع الفضلاء ، وبنى له فيه قبة عظيمة وجعل فيه كتباً كثيرة جداً ، توفي في بغداد في ثاني عشر ذي الحجة من هذه السنة وله خس وسبعون سنة ، وله شعر جيد قوي . وأصل اشتغاله على المعين سالم بن بدار بن على المصري المعتزلي المتشيع ، فنزع فيه عروق كثيرة منه حتى أفسد اعتقاده).انهى.

وقال في النهاية: ٢٨١ / ٢٨١: «وفيها (سنة ٦٦٢) قدم نصير الدين الطوسي إلى بغداد من جهة هو لاكو ، فنظر في الأوقاف وأحوال البلد، وأخذ كتباً كشيرة من سائر المدارس وحولها إلى رصده الذي بناه بمراغة ، ثم انحدر إلى واسط والبصرة ».

وكتب آية الله السيد الميلاني بحثاً بعنوان: «الشيخ نصير الدين الطوسي فَاتَحَى وسقوط بغداد، فَنَد فيه اتهام ابن تيمية ، ومما قاله: « هذا الرجل قد اشتهر عند الخاص والعام أنه كان وزيراً للملاحدة الباطنية الإسهاعيلية في الألموت ، شم لما

قدم الترك المشركون إلى بلاد المسلمين وجاؤوا إلى بغداد دار الخلافة ، كان هذا منجاً مشيراً لملك الترك المشركين هو لاكو ، أشار عليه بقتل الخليفة وقتل أهل العلم والدين ، واستبقاء أهل الصناعات والتجارات الذين ينفعونه في الدنيا... وإنه لما بنى الرصد الذي بمراغة على طريقة الصابئة المشركين، كان أبخس الناس نصيباً منه من كان إلى أهل الملل أقرب ، وأوفرهم نصيباً من كان أبعدهم عن الملل ، مثل الصابئة المشركين ومثل المعطلة وسائر المشركين .

ومن المشهور عنه وعن أتباعه الإستهتار بواجبات الإسلام وعرماته ، لا يجافظون على الفرائض كالصلوات ، ولا ينزعون عن محارم الله من الفواحش والخمر وغير ذلك من المنكرات ، حتى أنهم في شهر رمضان يذكر منهم من إضاعة الصلوات وارتكاب الفواحش وشرب الخمور ما يعرفه أهل الخبرة بهم. وبالجملة فأمر هذا الطوسي وأتباعه عند المسلمين أشهر وأعرف من أن يعرف ويوصف . ومع هذا فقد قيل: إنه في آخر عمره يحافظ على الصلوات الخمس ، ويشتغل بتفسير البغوي وبالفقه ونحو ذلك ، فإن كان قد تاب من الإلحاد ، فالله يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيئات.

ثم استبعد ابن تيمية توبته وقال: لكن هذا حال الرافضة دائماً يعادون أولياء الله المتقين من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان، ويوالون الكفار والمنافقين. (منهاج السنة:٣/ ٤٤٥).

ورد عليه السيد الميلاني بأن اتهامه تعصبٌ وافتراءٌ بلا دليل ، واستشهد بنصوص مؤرخين عاصروا سقوط بغداد ، وأولهم ابن الفوطي البغدادي الذي شهد تلك الحادثة وأُسِرَ فيها ، وهو عالم سني حنبلي ، مدحه الذهبي ووصفه بأنه إمام (تذكرة الحفاظ:٤٩٣/٤، وابن كثير في النهاية:١٠٦/١٤) وقيد أرُخّ لسقوط بغيداد في كتابه الحوادث الجامعة ، ولم يذكر شيئاً من افتراء ابن تيمية !

ثم قال السيد الميلاني في ابن قيم الجوزية: «لم يتبع ابن تيمية فقط ، بل زاد على ما قال شيخه أشياء أخرى أيضاً.. يقول: نصير الشرك والكفر والإلحاد، وزير الملاحدة النصير الطوسي وزير هولاكو، شفى نفسه من أتباع الرسول وأهل دينه فعرضهم على السيف حتى شفى إخوانه من الملاحدة، واشتفى هو فقتل الخليفة المستعصم، والقضاة والفقهاء والمحدثين.. واستبقى الفلاسفة والمنجمين، والطبايعيين والسحرة... ورام جعل إشارات إمام الملحدين ابن سينا مكان القرآن فلم يقدر على ذلك، فقال: هي قرآن الخواص وذلك قرآن العوام، ورام تغيير الصلاة وجعلها صلاتين فلم يتم له الأمر! وتعلم السحر في أخر الأمر فكان ساحراً يعبد الأصنام »! انتهى.

ثم بيَّن السيد الميلاني أن سبب اتهامهم للطوسي نجاح كتابه (تجريد الإعتقاد) الدذي نصر به مذهب التشيع المظلوم ، فهو أول كتاب أصَّل بحوث علم الكلام ، وفرض نفسه على الأوساط العلمية والمعاهد ، وصار مرجع البحث والتدريس، قال: «حينشذ أصبح الآخرون عيالاً على الخواجة نصير الدين الطوسي فَاتَكُى في علم الكلام والعقائد ، وبنيع كتاب التجريد ألفت كتبهم في العقائد ، وهذا عما يغتاظ منه القوم »! ثم نقل إعجاب عدد من علمائهم بالمحقق الطوسي فَلَكَنى .

أقول: من تناقضات ابن القيم أنه في شرح قبصيدته: ١/ ٢٤٥، لخبص ترجمة نبصير

الدين الطوسي فات تاريخ ابن شاكر، ومدحه مدحاً قوياً، فقد جاء فيه: «وأما النصير الطوسي فهو محمد بن محمد بن الحسن نصير الدين الطوسي صاحب الرياضي والرصد، كان رأساً في علم الأوائل لا سيها في الأرصاد والمجسطي فإنه فاق الكبار..وكان حسن الصورة سمحاً كريهاً جواداً حليهاً حسن العشرة غزير الفضائل، واختصر المحصل للإمام فخر الدين وهذبه وزاد فيه، وشرح الإشارات ورد على الإمام فخر الدين في شرحه وقال: هذا جرح وما هو بشرح ! وقال فيه: حررته في عشرين سنة وناقض فخر الدين كثيراً ومن تصانيفه التجريد في المنطق، وأوصاف الأشراف، وقواعد العقائد والتلخيص في علم الكلام، وشرح كتاب ثمرة بطليموس، وكتاب المجسطي، وشرح مسألة العلم ورسالة الإمامة، ورسالة إلى نجم الدين الكاتبي في إثبات الواجب، وحواش على كليات القانون، وغير ذلك ». انهى.

وكلام ابن القيم في تلخيصه أقوى مما لو نقل كلام آخرين ، وأقـوى مـن نقلـه لاتهامات شيخه ابن تيمية ، لأنه لم يتبنَّ ذلك وتركه على عهدة شيخه .

أما الذهبي فخالف اتهامات ابن تيمية ، قال السيد الأمين في: الإسهاعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي/ ١٢٩: «حتى الذهبي وهو في العصبية مع ابن تيمية فَرَسَا رهان ، لم يستطع أن يدعي هذه الدعوى على الطوسي فقال في كتابه سير أعلام النبلاه: ٢٣٠ / ١٨١: «فضرب (هولاكو) أعناق الكل ورفس المستعصم حتى تلف ». وقال في / ١٨٨: «ثم جرت له (هولاكو) محاورة معه وأمر به وبابنه أبي بكر فرفسا حتى ماتا». وحسبنا أن يكون المكذب لابن تيمية هو الذهبي ! انتهى.

أقول: ترجم الذهبي لنصير الدين الطوسي فَكَتَثُّ فنقـل في تاريخه:١١٣/٥٠، مـديحاً كثيراً فيه ولم يتهمه ، قال: « محمد بن محمد بن حسن الشيخ نصير الدين أبو عبـ د الله الطوسي، الفيلسوف، كان رأساً في علم الأواثل، لا سيما معرفة الرياضي وصنعة الأرصاد، فإنه فاق بذلك على الكبار، قرأ على المعين سالم بين بدران المصرى المعتزلي الرافضي وغيره ، وكان ذا حرمة وافرة ومنزلة عالية عند هو لاكو وكان يطيعه فيها يشير به ، والأموال في تصريفه ، وابتني بمدينة مراغة قبة ورصداً عظيماً ، واتخذ في ذلك خزانة عظيمة عالية فسيحة الأرجاء ، وملاهما بالكتب التي نهبت من بغداد والـشام والجزيـرة ، حتـي تجمـع فيهـا زيـادة عـلى أربعهائة ألف مجلد . وقرر للرصد المنجمين والفلاسفة والفضلاء وجعل لهم الجامكية (الرواتب) وكان سمحاً جو اداً حليهاً حسن العشرة ، غزير الفيضائل جليل القدر، لكنه على مذهب الأوائل في كثير من الأصول نسأل الله الهدي والسداد. توفي في ذي الحجة ببغداد وقيد نيف على الثمانين ويعرف بخواجا نصير. قال الظهير الكازروني: مات المخدوم خواجـا نـصير الـدين أبـو جعفـر الطوسي في سابع عشري ذي الحجة ، وشيعه خلائق وصاحب الديوان والكبراء ودفن بمشهد الكاظم . وكان مليح الصورة جميل الأفعال ، مهيباً ، عالماً ، متقدماً سهل الأخلاق ، متواضعاً ، كريم الطباع ، محتملاً ، يشتغل إلى قريب الظهر . ثم طول الكازروني ترجمته وفيها تواضعه وحلمه وفتوته .

ثم رأيت في تاريخ تاج الدين الفزاري: حدثني شمس الدين الأيكي أن النصير تمكن إلى الغاية ، والناس كلهم من تحت تصرفه . وكان حسن الشكل فصيحاً خبيراً بجميع العلوم . كان يقول: اتفق المحققون على أن علم الكلام قليل الفائدة ، وأقل المصنفات فيه فائدة كتب فخر الدين ، وأكثرها تخليطاً كتاب المحصل. قال: وأقمت مع شيخنا النصير سبع سنين ، وصنَّف كتباً عدة ، ومولده بطوس يوم الأحد حادي عشر جمادى الأولى سنة ٥٩١ ، انتهى.

كها نقل الذهبي في تاريخه ١٨٠ / ١٥ ، رأي الظهير الكازروني البغدادي ، وهمو من كبار علماء الحنابلة ، إسلام هو لاكو ، وشكك فيه ، لكنه احتمله احتمالاً ضعيفاً ، قال: "فلو أثني على هو لاكو بكل لسان لاعترف المثني بأنه مات عملى ملمة آبائه وبأنه سفك دم ألف ألف أو يزيدون ، فإن كان الله تعالى مع هذا وفقه للإسلام فيا سعادته ، لكن متى يصح ذلك ، والله أعلم ٤. انهى.

أقول: سبب احتماله إسلام هو لاكو أن الظهير الكازروني الثقة أخبره أنه أسلم من أجل امرأة! فهو يريد من يؤيد كلامه ليحكم بإسلام هو لاكو وسعادته! حيث يغفر الله له جرائمه وسفكه لدماء مليون مسلم بتلفظه بالشهادتين!

وليت الذهبي يعامل من يخالفه في الرأي بهذا اللين الذي عامل به هو لاكو!

## ٦- نصير الدين الطوسي فُكِّن للين الطاغية هولاكو وأولاده

«قال الشيخ عبد المتعال الصعيدين وهو أزهري: «استطاع نصير الدين الطوسي أن يهزم بالعقل والعلم الدولة الطاغية الباغية ، وأن تنجح خططه في تحويل المغول من وثنيين إلى مسلمين». (مستدركات أعيان الشيعة: ١٢٩/١).

وقال الكتبي في فوات الوفيات: ٢/ ٥٨٠: "قال الظهير الكازروني: حكى النجم أحمد بن البواب النقاش نزيل مراغة قال: عزم هو لاكو على زواج بنت ملك الكرج فأبت حتى يسلم ، فقال: عرفوني ما أقول؟ فعرضوا عليه الشهادتين فأقر بها ، وشهد عليه بذلك خواجا نصير الدين الطوسي ، وفخر الدين المنجم ، فلما بلغها ذلك أجابت ، فحضر القاضي فخر الدين الخلاطي ، وتوكل لها النصير الطوسي ولهو لاكو الفخر المنجم ، وعقدوا العقد باسم ماما خاتون بنت الملك داود إيواني على ثلاثين ألف دينار ! قال ابن البواب: وأنا كتبت الكتاب في ثوب أطلس أبيض ».

وقال السيد الأمين في: الإسهاعيليون والمغول ونصير الدين الطوسي/ ٢٩٤: « ولكن الذي استطاع أن يروض شارب الدماء ، وأن يستغل الجبار الطاغية فيقيم تحت سمعه وبصره مكتبة الإسلام ، ويشيد مدرسة الإسلام ، ويقيم مجمع علماء الإسلام ، سيستطيع بإخلاصه وإيهانه اللذين لاحد لها ، وبعقله الكبير وفكره المنظم وتدبيره الحازم ، سيستطيع أن يُشرب قلوب المغول الميل إلى الإسلام ، شم اعتناق الإسلام . فأعد لهذه المرحلة الحاسمة جماعات واعية تحسن التخطيط

والتنفيذ ، كان في الطليعة منها: آل الجويني الذين نشأوا على حب أهل البيت على الله و البيت الله و المنال و الله و ا

أما أولاد هولاكو فأخبار إسلامهم مؤكدة ، فقد عدَّ في الذريعة: ٢٤/ ١٨١، لنصير الدين كتباب: «نصيحة أبآقا خان بن هولاكو خان ، كتبه الخواجة نصير الطوسي لأبآقا خان بعد موت أبيه وإبائه عن تحمل مسؤولية السلطنة ، وَرَدَ بتهامه في روضة الصفا». وهو يكشف عن تأثير الطوسي فَا الله على أولاد هولاكو أيضاً.

وذكر السلمي في تاريخه:٤٧/ ٤٥٤، و:٩١/ ١٨٣، و:٣٧/ ٣٧، والتبريزي في مسرآة الكتب/ ٣٧، إسلام قازان خان على يد إبراهيم الحموئي الجويني، تلميذ نصير الدين ومؤلف: فرائد السمطين في فضائل المرتضى والبتول والسبطين عليه.

كيا أورد الذهبي في تاريخه: ٢٥/ ٧٥: نسخة كتاب لقازان يعلن فيها إسلامه ، ويبرر هجومه على بلاد الشام ومصر ، جاء فيه: «بقوة الله تعالى: ليعلم أمراء التومان والألف والمائة وعموم عساكرنا من المغول والتازيكا والأرمن والكرج وغيرهم ممن هو داخل تحت طاعتنا ، أن الله لما نور قلوبنا بنور الإسلام وهدانا إلى ملة النبي عليه : أفَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلإِسلامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللهِ أُولِيَكَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ..ولما سمعنا أن حكام مصر والشام خارجون عن طرائق الدين ، غير متمسكين بأحكام الإسلام ناقضون لعهودهم..الخ. وذكر في/ ٨٠ ، احتلال قازان للشام والخطبة له في مسجدها .

كها وصف الوافي: ١٢٦/٢٠، دخوله الى المدرسة المستنصرية فقال: « فلم أتى غازان المستنصرية احتفل الناس له واجتمع بالمدرسة أعيان بغداد وأكابرها ، من القضاة والعلماء والعظهاء ، وفيهم الشيخ زين الدين الآمدي لتلقي غازان... فحين وضع يده في يده نهض له قاتماً وقبل يده وعظم ملتقاه والإحتفال به وأعظم الدعاء له باللسان المغلى ثم بالتركي ثم الفارسي ثم بالرومي ثم بالعربي ورفع به صوته إعلاماً للناس ، فعجب السلطان من فطنته وذكائه وحدة ذهنه مع ضرره (كان اعمى) ! ثم إن السلطان خلع عليه في الحال ، ووهبه ما لا ورسم له بمرتب في كل شهر ثلاث مائة درهم ».

أقول: مهم يكن إسلام قادة المغول وجنودهم سياسياً ، أو مخلوطاً برواسبهم الوثنية ، لكنه كان البداية ، حتى أسلم كثير منهم ، وحسن إسلام بعضهم!

ويبقى العمل الأهم: تليين أذهانهم وقلوبهم للإسلام، وهو ما قـام بــه نــصير الدين الطوسي َلْآتِ وَتلاميذه الأفذاذ العلامة الحُلِّي رَبِّكِ وَآل الحموثي والجويني.

#### الفصل السابع:

# خطة نصير الدين الش لرد غزو الغول

## ١- العلم والعمران وحرية المذاهب ورعاية الكوادر

اعتمد المرجع نصير الدين الطوسي فَاتَثَقُّ أسلوباً فريداً في رد غزو المغول والنهوض بالأمة ثقافياً وعمرانياً ، فعمل بنفسه مع أعلى مراكز القرار ، كما بحث عن الطاقات القابلة للنبوغ في كل المجالات ، ومن أي مذهب كانت ، ونهاها وأطلقها في الأمة ! وهذا يشبه عمل الأنبياء والأثمة عَلَيْكُمْ ، ومن تأمل عمل مَفْتَحَقَّ لايستبعد أن يكون موجهاً وملهاً .

كان والله المنظم المنظم المنظم المنظم المنابغة ، فعندما عاد من زيارته للحلة سئل عما رأى فيها؟ فقال: (رأيت خِرِّيتاً ماهراً ، وعالماً إذا جاهد فاق) ، يقصد المحقق الحلي ، والعلامة الحلي الذي كان عمره يومذاك بضع عشرة سنة ! وعندما وجد محمد الجويني وأولاده تبناهم ودعمهم عند هولاكو ، وهماهم من غضبه وبطشه ، حتى كانوا وزراءه وحكام العراق لأكثر من عشرين سنة ، فأعادوا عمرانه بأحسن مما كان في زمن الخلافة العباسية !

وعندما رأى الغلام ابن الفوطي بيد المغول ، خلصه منهم ، وعلمه ووظفه ! وعندما رأى المشايخ آل الحموئي ، قوَّى موقعهم عند هولاكو وأولاده ، فكان إسلام عدد من شخصيات المغول على أيديهم !

وكم اختار من أطباء ومهندسين وفلكيين وسياسيين ، وكان يرسل مبعوثيه وهديته المناسبة الى أحدهم ، ولو كان في قطر بعيد ، ويطلب منه الحضور معززاً مكرماً ، ويوفر له لوازم معيشته ، ويفتح له أبواب العلم والعمل! وكم جاء بنوابغ في العلوم من أقاصى البلاد ومن القرى والرساتيق!

رووا أن قطب الدين الشيرازي محمود بن مسعود وصل الى مستوى خليفة نصير الدين في الطب : «كان من كبار تلامذة النصير الطوسي وكان مبجلاً عنـد التتار وجيهاً متواضعاً حليماً ». (الدرر الكامنة:١١٨/٢)

وقال في:٦/ ١٠٠: «محمود بن مسعود بن مصلح الفارسي قطب الدين السيرازي الشافعي العلامة ، ولد في شيراز سنة ٦٣٤، وكان أبوه طبيباً فقرأ عليه وعلى عمه وعلى الزكي البركشائي والشمس الكتبي ، ورُتِّبَ طبيباً بالمرستان وهو شاب ، ثم سافر إلى النصير الطوسي فقرأ عليه الهيئة وبحث عليه الإشارات وبرع .

قال له أبغا بن هلاوو (هولاكو): أنت أفضل تلامذة النصير وقد كبر ، فاجتهد أن لا يفوتك شئ من علومه ، فقال له: قد فعلت وما بقي لي به حاجة ، ثم دخل الروم فأكرمه صاحبها وولي قضاء سيواس وملطية ، وقيدم الشام رسولاً من جهة أحمد ، ثم أكرمه أرغون ، وسكن تبريز وأقرأ بها العلوم العقلية ، وحدث بجامع الأصول.. وكان دخله في العام ثلاثين ألفاً ، فكان لا يدخر منها شيئاً بل

ينفقه على تلامذته..وكان غازان يعظمه ويعطيه ، وكان كثير السفاعات.. قال الذهبي قيل كان في الإعتقاد على دين العجائز وكان يخضع للفقهاء.. ومات في ٢٤ رمضان سنة ٧١٠ ». ونحوه البدر الطالع:٢٩٩/٢ ، والوافي:٣١/١٢ ، وفيه: وكان وافر الجلالة عند التتار وله عليهم إدرارات جيدة .

وفي نهاية ابن كثير: ٢٠٠/ ٢٠٠، أن أحمد بين هو لاكبو أرسله سنة ٦٨٦ في وفيد الى ملك مصر قلاوون: «يطلب منه المصالحة وحقن الدماء فيها بينهم، وجاء في الرسلية الشيخ قطب الدين الشيرازي أحد تلامذة النصير الطوسي، فأجاب المنصور إلى ذلك».

وفي النجوم الزاهرة:٩/ ٣١٣: ﴿ وتولى قضاء بلاد الروم ولم يساشر القضاء ، ولكن كانت نوابه تحكم في البلاد ، وكان معظماً عند ملوك التتار ، وكان من تلامذة النصر الطوسي ٤ .

وذكروا أن نصير الدين فَاتَخُ اعتمد على أربعة حكها، في مرصد مراغة وجامعتها هم: «فخر الدين الخلاطي ، وفخر الدين محمد بن عبد الملك المراغي ، ومؤيد الدين العرضي ، ونجم الدين القزويني ، وهم الذين اختارهم نصير الدين ، وأغذ السلطان في طلبهم » . (اعبان الشيعة ١٨٩٩).

وفي الوافي: ١ / ١٥٠: «قال شمس الدين الجزري: قال حسن بن أحمد الحكيم صاحبنا: سافرت إلى مراغة وتفرجت في هذا الرصد، ومتوليه صدر الدين علي بن الخواجا نصير الدين الطوسي، وكان شاباً فاضلاً في التنجيم والشعر بالفارسية، وصادفت شمس الدين محمد بن المؤيد العرضي، وشمس الدين الشرواني، والشيخ كمال الدين الأيكي، وحسام الدين الشامي، فرأيت فيه من آلات الرصد شيئاً كثيراً ، منها ذات الحلق وهي خمس دوائر متخذة من نحاس: الأولى دائرة نصف النهار ، وهي مركوزة على الأرض ، ودائرة معدل النهار ، ودائرة منطقة البروج ، ودائرة العرض ، ودائرة الميل ، ورأيت الدائرة الشمسية يعرف بها سمت الكواكب ، واصطر لاباً تكون سعة قطره ذراعاً ، واصطر لابات كثيرة وكتباً كثيرة .

قال: وأخبرني شمس الدين ابن العرضي أن نصير الدين أخذ من هو لاكو بسبب عهارة هذا الرصد ما لا يحصيه إلا الله ، وأقل ما كان يأخذ بعد فراغ الرصد لأجل الآلات وإصلاحها عشرون ألف دينار ، خارجاً عن الجوامك والرواتب التي للحكهاء والقومة.. وقال الخواجا نصير الدين في (كتاب) الزيج الإيلخاني: إنني جمعت لبناء الرصد جماعة من الحكهاء ، منهم المؤيد العرضي من دمشق ، والفخر المراغي الذي كان بالموصل ، والفخر الخلاطي الذي كان بتفليس ، والنجم دبيران القزويني ، وابتدأنا ببنائه في سنة سبع و خسين وست مائة ، في جمادى الأولى بمراغة ».

وقال ابن العبري في تاريخ مختصر الدول/ ٢٥٦: (وفي هذا التاريخ تـوفي خواجا نصير الدين الطوسي ، الفيلسوف صاحب الرصد بمدينة مراغة ، حكيم عظيم الشأن في جميع فنون الحكمة . واجتمع إليه في الرصد جماعة من الفضلاء المهندسين..وكان من الفضلاء في زمانه نجم الدين القزويني ، منطقي عظيم صاحب كتاب العين ، ومؤيد الدين العرضي ، وفخر الدين المراغي ، وقطب الدين الشيرازي ، وعيي الدين المغربي .

ومن الأطباء المشهورين: فخر الدين الأخلاطي ، وتقي الدين الحشائشي ، والمستعلق المستعلق المستعلق عمل الترياق شهرة عظيمة وإن لم يكن من الأطباء المستغلين المشهورين ، وبسفاهته استظهر على باقي الأطباء في هذا الزمان ، وبينهم نفيس الدين بن طليب الدمشقى ، وولده صفى الدين النصراني الملكى » .

وفي طرائف المقال: ٢/ ٤٤٨: "وكان من أعوانه على الرصد من العلماء وتلاميذه جماعة ، أرسل إليهم الملك هلاكو خان وأمر بإحضارهم منهم العالم الأعلم العلامة قطب الدين محمود المشيرازي صاحب شرف الأشراف والكليات.. ومنهم مؤيد الدين العروضي الدمشقي، وكان متبحراً في الهندسة وآلات الرصد توفي بمراغة فجأة في سنة أربع وسبع مائة . ومنهم فخر الدين كان طبيباً فاضلاً حاذقاً . ومنهم نجم الدين القزويني ، وكان فاضلاً في الحكمة والكلام . ومنهم مي الدين الأخلاطي ، وكان فاضلاً مهندساً في العلوم الرياضية . ومنهم محي الدين المغربي، وكان مهندساً في العلوم الرياضية وأعمال الرصد . ومنهم نجم الدين الكاتب البغدادي وكان فاضلاً في أجزاء الرياض والهندسة وعلم الرصد كاتباً مصوراً ، وكان أحسن الخلائق خلقاً » .

# ٢- خادمه النابغة عبد الرزاق الفُوَطي ، شيط الذهبي

عندما سقطت بغداد ودخلها المغول وعاثوا فيها نهباً ، أخذوا فيها أخذوا صبياً في نحو العاشرة من عمره ، هو عبد الرزاق بن الفوطي . وفي سنة ١٦٠ ، رآه نصير الدين الطوسي وَلَيْنُ في مراغة فتوسم فيه النبوغ فخلصه من عبودية المغول ،

واتخذه تلميذاً ومساعداً ، ثم جعله أميناً على مكتبة المرصد ، فصار خبيراً بالكتب ومؤلفيها ، ثم أعطاه لمحمد الجويني وزير هو لاكو فوظفه عنده . وعندما نصب هو لاكو ابنه علاء الدين الجويني (عطا الملك) حاكماً على العراق ، أعاد ابن الفوطي معه الى بغداد سنة ٦٧٩، وجعله أميناً على مكتبة المستنصرية ويسر له حياته فكان لابن الفوطى دورٌ ثقافي واسع ، حتى بلغت مؤلفاته مئة مجلد .

وكتب عن شخصية الفوطي مؤرخان معاصران هما الدكتور محمد رضا الشبيبي في محاضرة موسعة بعنوان مؤرخ العراق ابن الفوطي، والدكتور مصطفى جواد، بنفس العنوان . (المجمم العلمي العراقي:٦٧٧٨/١).

وقد عده الحنابلة منهم ، فقال ابن العهاد في شذرات الذهب: ٣٠ - ١٠ قمورخ الآفاق العالم المتكلم كهال الدين عبد الرزاق بن أحمد بن محمد بن أحمد بن عمر بن أبي المعالي الفضل بن العباس بن عبد الله بن معن بن زائدة الشيباني ، المروزي الأصل البغدادي الإخباري ، الكاتب المؤرخ ، الحنبلي ، ابن الصابوني ، ويعرف بابن الفوطي محركاً نسبة إلى بيع الفُوط ، وكان الفوطي المنسوب إليه جده لأمه ، ولد في سابع عشر محرم سنة اثنتين وأربعين وست مائة ، بدار الخلافة من بغداد وسمع بها من الصاحب محي الدين بن الجوزي، ثم أسر في واقعة بغداد وخلصه النصير الطوسي الفيلسوف».

وقال الذهبي في تذكرة الحفاظ:١٤٩٣/٤١ «ابن الفوطي ، العالم البارع المتفنن المحدث المفيد ، مؤرخ الآفاق، مفخر أهل العراق...وأسر في الوقعة وهو حدث ثم صار إلى أستاذه ومعلمه خواجا نصير الطوسي في سنة ستين وست مائة،

فأخذ عنه علوم الأوائل. وله ذكاء مفرط وخط منسوب رشيق، وفضائل كثيرة» وقال في تاريخه: ١٥/ ٧٧: «قرأت بخط الفوطي: تـوفي رئيس الأصحاب شيخنا جلال الدين الحنبلي مدرس المستنصرية في شعبان». انهى.

ونسبة ابن الفوطي الى الشيبانيين لأنه مولاهم ، فقد نصت المصادر على أن أصله من مرو خراسان ، ونسبه السيد المرعشي الى بخارى فقال في شرح إحقاق الحق:٢٠٩/١٧: عبد الرزاق كمال الدين بن أحمد البخاري الشهير بابن الفوطي». وعده صاحب أعيان الشيعة:٣/ ٤٣٧، من الشيعة مستدلاً بقراءته كتاب كشف الغمة في معرفة الأثمة على مؤلفه ابن عيسى الإربلي ، قال: «وفي هذا من الدلالة على تشيع ابن الفوطي ما لا يخفى ، وهناك ما هو أصرح منه ذكرناه في

وقال صاحب الذريعة الإخباري ( المحدث المؤرخ الإخباري المروزي المعروف بابن الفوطي . استظهر تشيعه الفاضل العارف في مجلة العرفان وكذلك الفاضل الشبيبي في محاضرته المطبوعة ١٣٥٩، وغيرهما من المعاصرين ، ويشهد بذلك بعض كلماته في الحوادث الجامعة، واتصاله بعلماء الشيعة ، وتلمذه على مثل الخواجة نصير الدين الطوسي سنين وشدة عنايته به ».

وقال في الذريعة:٧/ ٩٤: «الحوادث الجامعة والتجارب النافعة في الماية الـسابعة..

طبع بعضه في بغداد في ١٣٥١، وهو من سنة ٢٢٦ إلى ٧٠٠، وطبع في أوله مقدمة الشيخ محمد رضا الشبيبي ومصطفى جواد البغدادي ، وقد استظهر ثانيها كون المؤلف شافعياً ، لكن الحق ما استظهر في مجلة العرفان من وجود آثار تشيعه في خلال تصانيفه ، ومال إليه الشبيبي في المحاضرة التاريخية التي ألقاها في بغداد ١٣٥٩، وطبعت في تلك السنة ، وبسط من ترجمه قديها الذهبي في تذكرة الحفاظ:٤/ ٢٨٤، ولم يَدَع الوقيعة فيه كما هو ديدنه في كل شيعي ، لكنه احتمل أن يصير سهاعه للحديث وكتابته له كفارة عن خطاياه ، وأعظم خطاياه في نظر الذهبي ملازمته الكثيرة لخدمة رئيس الشيعة الخواجة نصير الدين الطوسي ثلاثة عشر عاماً ، وروايته عن مشايخهم الكبار مثل السيد عبد الكريم بن طاوس ، الذي كتب لخدمته الدر النظيم فيمن سمى بعبد الكريم ، واتصاله بالوزير الخويني ومبالغته في تقريظ هؤلاء ، الذين عبر عنهم الذهبي بالمغل وأتباع المغل»

أقول: الأدلة التي ذكروها لا تكفي لإثبات تشيع إبن الفوطي ، وهـو حنبلي بحكم نشأته في بغداد ، لكنـه حنـلي معتـدل بحكـم تربيتـه في أجـواء الـشيعة ، خاصة تلمذه على صاحب الخلق الرفيع المرجع نصير الدين فَاتَحَنَّ ، وتلميـذه ابـن الجنويني وَاللهِ . وهو دليل على الحرية المذهبية في الحكم الشيعي ، بعكس غيره !

وابن الفوطي من جهة أخرى نموذجٌ من خطة المرجع نصير الدين فَكَنَّ في انتقاء الطاقات ولو كانت من مذهب آخر، وتنميتها وإطلاقها في الدولة المغولية ومساعدتها لتأخذ بجراها في مكافحة الغزو المغولي، وترسيخ الثقافة الإسلامية! وهو دليلٌ على قدرة المذهب الشيعي على تشجيع أتباع المذاهب على الإنفتاح وعدم

التعصب كما نرى في ابن الفوطي ، وكما نـرى في الجـوينيين والحمـوثيين الـذين كـانوا منفتحين على المذاهب السنية حتى أنهم يعدونهم منهم ، بينها هم شيعة .

## ٣- شيوخ الصوفية سعد الدين بن حَمُويَه وأولاده

ترجع علاقية المغول بالحموثيين الى البصوفي الأسيطورة سعيد بين المطهر الباخرزي ، الذي كان يسكن في منطقة بخاري ويعتقد بـ المسلمون ، ويحترمـ ه جنكيز خان وابنه هو لاكو! وهذه خلاصة ترجمته من سير أعلام الذهبي:٣٦٣/٢٣: «الباخرزي ، الإمام القدوة شيخ خراسان سيف الدين أبو المعالي سعيد بن المطهر بن سعيد بن على القائدي الباخرزي نزيل بخارى . كان إماماً محدثاً ورعـاً زاهداً تقياً أثرياً منقطع القرين بعيد البصيت ، لـه وقع في القلوب ومهابـة في النفوس.. وقد ذكره في معجم الألقاب ابن الفوطي فقال فيه: هو المحدث الحافظ الزاهد الواعظ ، كان شيخاً بهياً عارفاً تقياً فصيحاً ، كلماته كالدر..وانتشر صيته بين المسلمين والكفار..ولد بباخرز وهي ولاية بين نيسابور وهراة قصبتها مالين... وعرف الشيخ بين التتار (بالغ شيخ) يعني الشيخ الكبير وبـذلك كـان يعرفه هولاكو... وكان المستعصم يهدى من بغداد إلى الباخرزي التحف ، من ذلك مصحف بخط الإمام على ، وكان مظفر الدين أبو بكر بن سعد صاحب شيراز يهدى إلى الشيخ في السنة ألف دينار ، وأنفذ له لؤلؤ صاحب الموصل (ابن خلدون:٥/٧٤٥)، وأهدت له ملكة بنت أزبك بن البهلوان صاحب أذربيجان سيزَّ النبي(ص) الذي كسريوم أحد (والصحيح أنه لم يكسر -معاني الأخبار/٤٠٦) وكان يمنع

التتار من قصد العراق ويفخِّم أمر الخليفة.

وعمن راسله سلطان الهند ناصر الدين أيبك، وصاحب السند وملتان غياث الدين بلبان، قال: وبعث إليه منكوقان لما جلس على سرير السلطنة بأموال كثيرة وكذلك وزيره برهان الدين مسعود بن محمود يلواج..

وكان إذا جاء إلى الشيخ قبَّل العتبة ، ووقف حتى يؤذن له ويقول: إن أبي فعل ذلك ، ولأن له هيبة في قلوب ملوكنا حتى لو أمرهم بقتلي لما توقفوا ! وامتدحه جماعة منهم سعد الدين بن حمويه ، كتب إليه بأبيات منها:

يا قرة العين سلُ عيني هل اكتحلت بمنظر حَسَن مُذْ غبتَ عن عيني ومدحه الصاحب علاء ومدحه الصاحب بهاء الدين محمد بن محمد الجويني، وابنه الصاحب علاء الدين عطا ملك صاحب الديوان. وكان (الباخرزي) إذا رقي المنبر تكلم على الخواطر، ويستشهد بأبيات منها:

إذا مسا تجسلًى لي فكُسلِّي نسواظرٌ وإن هـونـاداني فكـلي مَـسَامعُ...

ومنهـا: ومـا بيننـا إلا المدامـة ثالـث فيملي ويـسقيني وأمـلي ويـشربُ!

وأوصى أن يكفن في خرقة شيخه نجم الكبرى..وكان يوم وفاته يوماً مـشهوداً لم يتخلف أحد ، حُزِر العالَم بأربع مئة ألف إنسان » . اننهى.

وقال الذهبي في تاريخه:٣٨٧/٤٨: «وخرَّج لنفسه أربعين حديثاً ، رواها لنا عنه مولاه نافع الهندي... وكان شيخ ما وراء النهر وله جلالة عجيبة ، وعلى يده أسلم سلطان التتار بركة ، وله ترجمة طولى في سير النبلاء ». وقد انتقلت مشيخة التصوف بعد هذه الشيخ الإمام في منطقة بخارى وما حولها ، الى تلميذه سعد الدين بن حمويه الجويني ، وبعد سعد الدين صار شيخ الطريقة ابنه ابراهيم ، فكان التتار يحترمانها بعد الباخرزي .

والحموثي نسبة الى حَمُويْه قرب جوين من ولاية آمل. وقد أراد الله تعالى الخير بإبراهيم ، فصار تلميذاً لنصير الدين فَاتَحَ وألف كتاب فرائد السمطين في فضائل المرتضى والبتول والسبطين عِلَيْهِ، وأسلم على يده عدد من قادة المغول.

قال الذهبي في تاريخه: ٤٧/ ٤٥٤: «الشيخ سعد الدين أبو إبراهيم الجويني الصوفي كان صاحب رياضات وأحوال ، وله كلام في التصوف على طريقة أهل الوحدة. وكان قد حج وأقام بقاسيون يتأله ويتعبد مدة في زاوية له ، ومعه جماعة من الصوفية ، ولهم سمت وجلالة وتعفف ، فلما ضاق به الحال رجع إلى خراسان واجتمع به جماعة من أمراء التتار وأسلم على يده غير واحد منهم ، وبنى بآمل خانكاه ، ورزق القبول التام . ثم زار قبر جدهم القدوة الكبير محمد بن حمويه الجويني بحيراباذ ، من أعمال جوين ، فأقام عنده أسبوعاً وعبر إلى الله تعالى . وهو والد شيخنا صدر الدين إبراهيم ، الذي أسلم على يده قازان ».

وقال في تاريخه: ٢٧/ ٣٧: «وفيها (٦٩٤) دخل الإسلام قازان بن أرغون بـن أبغا بن هو لاكو ملك التتار ، بوساطة نوروز التركي وزيره ومدبر مملكته وزوج عمته واسم (قازان) بالعربي محمود ، أسلم في شعبان بخراسان على يد الـشيخ الكبـير المحدث صدر الدين إبراهيم بن الشيخ سعد الدين بن حمويـه الجـويني . وذلك بقرب الري بعد خروجه من الحمام ، وجلس مجلساً عاماً فـتلفظ بـشهادة الحـق

وهو يبتسم ووجهه يستنير ويتهلل ، وكان شاباً أشقر مليحاً ، له إذ ذاك بضع وعشرون سنة . وضح المسلمون حوله عندما أسلم ضجة عظيمة من المُغُل والعجم وغيرهم ، ونثر على الخلق الذهب واللؤلؤ ، وكان يوماً مشهوداً ، وفشا الإسلام في جيشه بحرص نوروز فإنه كان مسلماً خيراً صحيح الإسلام ، يحفظ كثيراً من القرآن والرقائق والأذكار . ثم شرع نوروز يُلقِّنُ الملك غازان شيئاً من القرآن ويجتهد عليه ، ودخل رمضان فصامه ، ولولا هذا القدر الذي حصل له من الإسلام ، وإلا كان قد استباح الشام لما غلب عليه ».

وإبراهيم الجويني على هذا من شيوخ الذهبي، قال عنه في تذكرة الحفاظ: ١٥٠٥: «وسمعت من الإمام المحدث الأوحد الأكمل فخر الإسلام صدر الدين إبراهيم بن محمد بن المؤيد بن حويه الخراساني الجويني شيخ الصوفية . قدم علينا طالب حديث روى لنا عن رجلين من أصحاب المؤيد الطوسي ، وكان شديد الإعتناء بالرواية وتحصيل الأجزاء ، حسن القراءة ، مليح الشكل ، مهيباً ديناً صالحاً ، على يده أسلم غازان الملك ، مات سنة اثنتين وعشرين وسبع مائة ،

وفي مجلة تراثنا: ١٠١/ ١٠٠١: «ولد مؤلفنا الحموثي في آمل طبرستان ليلة السبت ٢٦ شعبان سنة ٦٤٤، في أسرة علم وحديث وتصوف ومشيخة وصدارة وحشمة منذ القرن الخامس حتى القرن العاشر، قال الذهبي في المشتبه: بنو حُمُويه الجويني نالوا المشيخة والإمرة، وللحموثي رحلة واسعة في طلب الحديث، طوَّف البلاد وأدرك المشايخ والأسانيد العالية. وتزوج عام ٢٧١، بابنة

علاء الدين عطا ملك بن بهاء الدين محمد صاحب الديوان الجويني ، ملك العراق وحاكمها من قبل هو لاكو ، وكان الصداق خمسة آلاف دينار ذهباً أحمر ! وتوفي الحموثي في محرم سنة ٧٢٧ ».

وفي هامش مرآة الكتب/ ١٤٦: لايروي الحموثي عن المحقق الطوسي في فرائد السمطين ، ويعبر عنه تارة بالصدر الإمام العلامة نصير الدين أبي جعفر محمد... وأخرى: قدوة الحكهاء نصير الدين ، والحكيم العلامة نصير الدين . قال الحموثي: أخبرني قدوة الحكهاء نصير الدين محمد بن محمد بن الحسن المشهدي الطوسي تغمده الله برحمته إجازة ، في ذي الحجة سنة اثنين وسبعين وست مائة بمدينة الكوفة ». (أنظر فرائد السمطين: ١٨/١ و٩٧ ، و: ٢/ ٢٧٧).

وفي خاتمة المستدرك: ٣٩٦/ ٣٩٦: «الإمام الهمام وشيخ المسلمين والإسلام إبراهيم بن الشيخ سعد الدين محمد بن المؤيد أي بكر بن الشيخ الإمام العارف جمال السنة أي عبد الله محمد بن حويه بن محمد الجويني ، المعروف بالحموثي وابن حمويه جيعاً ، كان من عظهاء علماء العامة ومحدثيهم الحفاظ ، وكذا أبوه وجده . إلى أن قال: ولهذا الشيخ من الكتب المشهورة بين الفريقين كتابه المسمى: بفرايد السمطين... إلى أن قال: وكان في طبقة العلامة ومن عاصره من أجلاء علمائنا رضوان الله تعلى عليهم ، بل وله الرواية في ذلك الكتاب وغيره أيضاً عن الشيخ سديد الدين يوسف بن المطهر والد العلامة ، وعن المحقق الحلي، وابن عمه مين كبراء محيى بن سعيد ، وعن ابني طاووس ، والشيخ مفيد الدين بن جهم من كبراء أصحابنا الحلين. وكذا عن الخواجة نصير الدين الطوسي، والسيد عبد الحميد

بن فخار بن معد الموسوي ، بحق رواياتهم جميعاً عن مشايخهم الثقات الأجلة من فقهاء الشيعة... هذا وله الرواية أيضاً أو لأبيه الشيخ سعد الدين عن الشيخ منتجب الدين صاحب الفهرست » .

وذكر له في غاية المرام: ٢/ ٣٨٧، حديثاً مسنداً بتفصيل وتعظيم في فضل ولاية على على على الله على الدين أحمد بن موسى بن جعفر بن طاوس الحسني، قراءةً عليه بداره بمحلة عجلان بالحلة السيفية المزيدية ، يوم الخميس ثاني عشر ذي قعدة ، سنة إحدى وسبعين وستهائة .. وشرح إحقاق الحق :٥٠ / ١٠٠.

وذكر في مرآة الكنب/ ١٤٢، تشرف غازان خان بقبول دين الإسلام في رابع شهر شعبان سنة أربع وتسعين وست مائة ، بحضور الشيخ صدر الدين إسراهيم سن الشيخ سعد الدين الحموثي.. وقال عن الحموثي: «كان من عظهاء علماء العامة ومحدثيهم الحفاظ ، وكذا أبوه وجده ، بل وكثير من سلسلة نسبة الحموثيين».

قال في الروضات: «لهذا الشيخ من الكتب المشهورة بين الفريقين كتابه المسمى بفرائد السمطين في فضائل المرتضى والبتول والسبطين اللله ، عندنا منه نسخة تزيد على عشرة آلاف بيت ، بَيْدَ أن أكثرها أسانيد... إلى أن قال: وكان في طبقة العلامة ومن عاصره ، بل وله الرواية في هذا الكتاب وغيره أيضاً عن الشيخ سديد الدين يوسف بن المطهر والد العلامة ، وعن المحقق الحلي ، وابن عمه يحيى بن سعيد ، وعن ابني طاووس ، وعن الشيخ مفيد الدين بن جهم من كبراء أصحابنا الحليين ، وكذا عن الخواجة نصير الدين الطوسي ، والسيد عبد الحميد بن فخار بن معد الموسوي ، بحق رواياتهم جميعاً عن مشائخهم الثقات الأجلة

من فقهاء الشيعة. ولذا اشتبه الأمر على صاحب الرياض حيث ذهب إلى تشيعه أو لما ظفر به في تضاعيف كتابه من أحاديث الوصية والتفضيل ، وسائر أخبار الإرتفاع التي قلَّ ما يوجد مثلها في شئ من كتب العامة ، غافلاً عها قد اشتمل عليه وتضمنه من النص على خلافة الثلاثة ، والإشارة إلى فضائلهم ». انتهى.

أقول: سبب اختيار نصير الدين لآل مُحُويَة أنهم أقرب الناس الى قلوب المغول، فهم مشيخة التصوف حيث ورثوها من الباخرزي الذي يعتقد المغول أنه ولي الله ويسمونه (بالغ شيخ) أي الشيخ الكبير.

ومن هذا تفهم لماذا تبرك قازان بلبس جبة والد الشيخ إبراهيم عندما أسلم. وقد كان وجيها في العالم الإسلامي، وامتد نشاطه من حدود الصين الى الشام ومصر، فقد ورد ذكر بعض آل حمويه في مصر، حيث ترجم ابن حجر في إنباء الغمر/ ٧٦، للمؤيد بن حُمُويَه ولقبه علاء الدين الجويني، المعروف بالشيخ زادة شيخ الشميساطية، وأنه استعاد المشيخة بعد أن أخذها البدر بن جماعة وغيره. وترجم الذهبي لبعضهم في تاريخه: ١٦٠/٤٥.

والشيخ إبراهيم بن حُويه من شيوخ الذهبي ، وقد يكون من شيوخ ابن تيمية . أما تشيعه فيكفي دليلاً عليه أن أحمد بن طاووس فَلَيَّ آخاه ، يعني عاهده على أنه إذا قدر له أن يدخل الجنة لا يدخلها إلا معه. ثم كتابه الذي يروي فيه أفضلية أهل البيت على جميع الصحابة ، وهو مذهب الشيعة ، ولا ينافيه أنه ذكر فيه فضائل لغيرهم ، تقية ، أو قبل استبصار الله .

#### ٤- الدولة العصرية التي أقامها نصير الدين الطوسي أَلَيُّكُ

اصطحب هو لاكو عندما غزا قلاع الإسهاعيليين في شهال إيران ، عدداً من الشخصيات السنية منهم محمد الجويني وأخوه علاء الدين. (اعبان الشيعة:٩/ ٩١).

«شهد علاء الدين الجويني مع هو لاكو فتح قلاع النزاريين وعني بوصف ما جرى هناك وصفاً تاريخياً ممتعاً في كتابه الذي ألفه بالفارسية وسهاه (جهان كشا) قائلاً: كنت أعرف بأن هناك خزانة كتب ثمينة طبقت شهرتها الآفاق، وقلت يحسن انتهاز الفرصة للإطلاع على هذه الخزانة فوافق هو لاكو فوراً، وزرت الخزانة وانتقيت أنفس ما فيها من المصاحف والكتب وأخرجتها كها يخرج الحي من الميت، وحملت محتوياتها من آلات الرصد، كذات الكرسي وذات الحلق، إلى أنواع من الإسطر لابات التامة والمنصفة وذات الشعاع» (الإساعيون والمغول/ ١٣٦).

«وكان هولاكو اتخذ تبريز عاصمة له واستوزر محمد الجويني صاحب الـديوان وعندما توفي محمد الجويني سنة ٦٦١، نصب ابنه علاء مكانه وجعل أخاه محمـد بن محمد وزيراً له » . ( النجاة لابن ميثم البحراني/ ١٣).

وروى المصفدي في الموافي: ١ / ١٤٧، والكتبي في الفوات: ٢ / ٢٥٢ ، أن هو لاكو غضب على علاء الدين الجويني وأمر بقتله ، وكانوا على وشك التنفيذ ، فهرع أخوه الى المرجع نصير الدين الطوسي فَاتَرَقُ وكان هو لاكو محتجباً فاحتال الطوسي فحمل مَبْخَرَةً ودخل عليه وحمد الله على سلامته ، وأخبره أن النجوم تدل على أن شراً كان سينزل به ! وحمله على أن يصدر أمراً بالعفو عن جميع المحكوم عليهم بالقتل في مملكته ، فأصدر أمره بالعفو وشمل ابن الجويني !

لكن روايتهم لطريقة نصير الدين فلت في التأثير على هلاكو لاتتناسب مع شخصيته ، لكن القصة تدل على أنه كانت له دالة على هو لاكو ، وأنه كان حريصاً على تقوية موقع الجوينيين في الدولة المغولية ، لأن الكفاءة العلمية والإدارية كانت عنده أغلى شيء .

وقد استطاع المرجع النابغة والله أن يقنع هو لاكو بعدم مباشرة حكم العراق والإكتفاء بقوات مغولية رمزية في معسكراتها كانوا يسمونها (الشحنات)، واختار له آل الجويني لحكم العراق وإعهاره، واستصدر مرسومهم من هو لاكو. وآل الجويني من ذرية الفضل بن الربيع وزير المأمون، واشتهر منهم شمس الدين محمد بن محمد بن محمد الجويني، وكان وزيراً لخوارزم شاه. وأخوه علاء

الدين الملقب عطا ملك ، وأولاد علاء الدين . وعلي بن عبد الله الجـويني الـذي استوزره السلطان طغرلبك والي خراسان قبل غزو المغول . (الكامل:٢٦/٩٥).

واشتهر منهم قبل المغول الفقيه أبو المعالي الجيويني، الملقب بإمام الحرمين، والمشهور بتعصبه ضد الشيعة والأحناف. وهو الذي أقنع السلطان محمود الغزنوي بترك المذهب الحنفي الى المذهب الشافعي. (تاريخ الذهبي:٢٩/٧٧).

## ٥- الجوينيون طبقوا الفكر الشيعي في الحرية والإعمار

المغول والشراكسة من جنس متقارب أو واحد، وثقافتهم وعاداتهم متقاربة ! ومع ذلك نرى أن الشراكسة حكموا مصر مباشرة وتدخلوا في صغار الأمور ! بينها حكم المغول العراق والبلاد التابعة لهم من بعيد، ولم يتدخلوا إلا في نصب كبار الولاة وعزلهم، وكان قادتهم وجنودهم غائبين غالباً عن المحافل السياسية والإجتهاعية، بينها كان الشراكسة حاضرين حتى في السوق والقرية!

وقد حققت سياسة المغول مشاركة واسعة لأهل البلاد في حكمها وإدارتها ، كما حققت قدراً كبيراً من الحرية الفكرية والمذهبية ، ضمن الإطار العمام المذي يتبناه السلطان .

ولا تفسير لهذا الفرق الأساسي بين المغول والشراكسة إلا تأثير نصير الدين الطوسي فَاتَحُ ونظرية المذهب الشيعي في الحكم والحرية! فقد استطاع الله أن يقنع طاغية المغول بهذا النمط من إدارة البلاد ، ويركز جهده على اختيار (الكوادر) الكفوءة في الحكم والإدارة ، وقد اختار الجوينيين لحكم العراق ، ومع أنهم فُرْسٌ لكنهم عرب الثقافة مقبولون عند السنة العراقيين الذين خسر وا نظام الخلافة ، ومقبولون عند الشيعة بحكم رعاية المرجع نصير الدين الله م و تشيعهم على يده . والأهم أنهم أصحاب كفاءة سياسية وإدارية عالية ، لأنهم من عائلة المضل بن الربيع أشهر وزراء المأمون .

ولذا حققوا في العراق في ربع قرن ، ما عجزت عنه الخلافة العباسية في قرنين !

وصرت تقرأ في أي مصدر عن الجوينيين محمد وأولاده شمس الدين وعلاء عطا ملك ، فتجد أنهم أعادوا بناء مدن العراق وقراه وازدهرت على يدهم زراعته وتجارته ، في مدة قياسية ، حتى عاد أفضل مما كان قبل احتلال المغول!

لكن الباحثين لم ينتبهوا الى أن سر نجاحهم هو تطبيقهم لنظرية المذهب الشيعي في الحرية التي رسمها لهم نصير الدين فَاتَثَى !

تقرأ عن اهتهام الجوينيين بالعلم وتشييد المكتبات والمدارس والمستشفيات وخدمة العلماء وطلبة العلم وإكرامهم ، من كل المذاهب.. فتقول إنهم حكام عترفون للإعهار والتنمية ، ولا شأن لهم بالمذهب ؟!

ثم تقرأ أن نصير الدين الطوسي فَنْ ألف كتاب تلخيص المحصل باسم عطا ملك الجويني سنة ٢٦٩، وهو نقد لعقائد الفخر الرازي المسمى: محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين . كما ألف رسالة أوصاف الأشراف بالفارسية ، حول أخلاق العرفاء والزهاد ، لأبيه محمد الجويني . (مسدركات أعبان الشيعة: ٢٣٣/)

وأن علاء الدين الجويني(عطا ملك)كان شاعراً ، ولـه قـصيدة في مـدح أمـير المؤمنين عَلَيْكِة ، وبيعته يوم الغدير ، وفي مدح المحقق الطوسي تُلَيِّكُ .(الغدير:٤٣٦/٥).

وتقرأ زيارتهم لمشاهد الأثمة بين الكاظمين والنجف وكربلاء وسامراء ، واهتمامهم بها وبحوزاتها وعلمائها ، وبمشاريع البنى التحتية فيها ، وأن علاء الدين شق نهراً من الأنبار الى النجف ، ونهراً في كربلاء ، ونهراً في الحلة ، وشيد مدارس للطلاب ومنازل للزوار ، وشجع حركة التأليف وأعطى الجوائز للمؤلفين . وأنه طلب من الشيخ ميثم البحراني الله فألف له كتاباً في شرح نهج

البلاغة ، وطلب من الطبري الشيعي المتشدد ، فألف له كتباً في السقيفة وفضائل أهل البيت عِلَيْهِ وظلامتهم . (الذريعة ١٨٠/ ٥٠). فتقول إنه شيعي متعصب !

ثم تقرأ عن خدماته لمعاهد المذاهب السنية ، ورعايته للمدرسة النظامية والمستنصرية ، اللتين أسستا لتعليم المذاهب الأربعة وتخريج القضاة والعلماء ، فأبقاهما على وضعهما ، وحافظ على استمرارهما في عملهما دون مساس أو تغيير ! وتقرأ عن إبقائه الجهاز القضائي السني كما كان في عصر الخلافة ، باستثناء المناطق الشيعية ، فقد عين فيها قضاة شيعة .

وتقرأ عن تشجيعهم لعلماء السنة أن يؤلفوا في مـذاهبهم ، وإعطـاثهم الجـواثز على ذلك! فتقول إن الجوينيين سنيون ، لكنهم يدارون الشيعة مداراة!

لكن سر الأمر كله أنهم كانوا شيعة بعقلية نصير الدين الطوسيَ فَاتَتَنَّ والعلامة الحلي فَاتَتَنَّ والعلامة الحلي فَاتَتَنَّ والعلامة والحرية الفكرية والحرية المذهبية ، وبالعلم والإعمار!

فالقناعة بالحرية جعلت علاء الدين الجويني يستكتب الطبري الشيعي وأمثاله من المتشددين للتشيع ، وفي نفس الوقت كانت زوجته عصمت خاتون حفيدة صلاح الدين الأيوبي متعصبة لمذهبها الحنفي ، وأرادت أن تبني مدرسة خاصة لتدريس هذا المذهب ، فبناها لها زوجها ، وهو الحاكم الشيعي!

قال الدكتور مصطفى جوادر الله العصمتية الدكتور مصطفى جوادر الله العصمتية المستقلة المستقلة المستقلة المستقلة المستقلم المستعصم بالله ولي العهد أولاً ، ثم زوجة الصاحب علاء

الدين عطا ملك الجويني ثانية ، فقد جعل عفيف الدين ربيع هذا مدرساً للحنفية فيها. العصمتية التي ذكرنا آنفاً تاريخ افتتاحها ، كانت مجاورة لمشهد عبيد الله العلوي المعروف اليوم بأبي رابعة بالأعظمية ». (هامش النارات: ٢/ ٨٧٨):

وهذا يعني أن علاء الدين الحاكم الشيعي ، لم يجبر زوجته الأيوبية على مذهب الله احترم مذهبها ، ثم نفذ رغبتها في بناء مدرسة له ! وهو أمرٌ لم يقم به أي حاكم في العراق مطلقاً ، إلا في عصر حكم الشيعة !

كها نلفت الى أن هو لاكو كان نَصَبَ عمر بن محمد القضوي القزويني ، حاكهاً على العراق قبل الجويني ، وقد عمل بنفس سياسة الجوينين لكنه لم يعش طويلاً ، وهو أمر يشير الى أن واضع سياسة الإعهار والحرية هو نـصير الـدين الله ، وأنـه الذي اختار عمر القضوي ، ثم الجوينين .

قال ابن الفوطي عن عمر القضوي: «كان من أعيان أهل قروين المعروفين بمتانة الدين وحسن اليقين. عمر المساجد والمدارس ورمم الربط والمشاهد، وأجرى الجرايات من وقوفها للعلماء والفقهاء والصوفية، وأعاد رونق الإسلام بمدينة السلام ٤. (الإساعيليون والمغول/ ٢٨٧).

#### ٦- الحرية المذهبية جزء لا يتجزأ من مذهب التشيع

قد يقال: لماذا لم يقم نصير الدين والعلامة الحلي وعلماء الشيعة بتحويل أجهزة الدولة ، خاصة جهازها الديني والقضائي الى مذهب أهل البيت عليه ؟

والجواب: أنه كان من السهل عليهم مثلاً تحويل المدرسة النظامية أو المستنصرية

من مدرسة للمذاهب الأربعة الى مدرسة لمذهب الإمام جعفر الصادق الله عنه من مدرسة للمام بعفر الصادق المنتجة ، لكن تفكيرهما كانا أعلى من ذلك ، فهما يرفضان سياسة فرض المذاهب .

ومن جهة أخرى كان يريدان المحافظة على إستقلالية المرجعية والحوزة العلمية والجهاز الديني الشيعي عن السلطة حتى لو كانت شيعية ولذا أنشأوا مدارسهم ومراكزهم الدينية المستقلة ، وأعطوا الإستقلال لمؤسسات المذاهب الأربعة ، فتركوا للمدرسة النظامية والمستنصرية أوقافها الواسعة ووارداتها الضخمة!

قال الذهبي في تاريخه: ٧/٤٦: قرأيت نسخة كتاب وقفها (المستنصرية) في خمسة كراريس ، والوقف عليها عدة رباع وحوانيت ببغداد ، وعدة قرى كبار وصغار ما قيمته تسع مائة ألف دينار فيها يخال إليَّ ، ولا أعلم وقفاً في الدنيا يقارب وقفها أصلاً سوى أوقاف جامع دمشق، وقد يكون وقفها أوسع».

وقال في سيره: ٢٣/ ١٥٧: "بلغ مَغَلُّ وقف المستنصرية مرة نيفاً وسبعين ألف دينار في العام). انتهى. ولم يأخذ الشيعة من ماليتها لأوقافهم فلساً واحداً واتجهوا بدله الى تقوية المؤسسات الشيعية الأهلية كالحوزات والمساجد والمشاهد.

إن الحرية المذهبية جزءٌ من فكر المذهب الشيعي وقناعة فقهائه ، وهي التي حققت النجاح للسلطة الشيعية في عهد الجوينينن ، وبعدهم .

قال السيد المرعشي في شرح إحقاق الحق: ٧/ ٤٠٢: (ولا يخفى على من تأمل في تواريخ الدولة القاهرة الإيلخانية المنسوبة إلى السلطان الفاضل السعيد أولجايتو محمد خدابنده ، أن زمانهم أكثر تربية للأولياء والعلماء الحكماء والفقهاء ، وكان معاصر المصنف العلامة خلق كثير كنجم الدين عمر الكاتبي القزويني ،

والقاضي البيضاوي ، والعلامة الشيرازي ، والحكيم أحمد بن محمد الكيشي ، والمولى الفاضل بدر الدين محمد الحنفي الشوشتري ، والقاضي نظام الدين عبد الملك المراغي ، والسيد ركن الدين موصلي ، وولد صدر جهان البخاري ، وغيرهم من مشاهير الحكماء والمتكلمين الذين عجزوا عن مناظرته فسلموا له حقيقة مذهبه إلى أن اختار السلطان مع كثير من أهل زمانه مذهب الإمامية على التفصيل المشهور المسطور في سير الجمهور ». انتهى.

أقول: أكثر هؤلاء الذين ذكرهم السيد المرعثي وَ السنة الذين ظهروا في عصر ولو رجعنا الى مصادر التراجم لرأينا أن علماء السنة الذين ظهروا في عصر السلاطين المغول الشيعة: قازان وخدابنده ووزيره عطا الملك ثم ابنه بو سعيد ووارثه الشيخ حسن ، كانوا عيزين في النوعية ، وكانوا أصحاب ذهنية فقه وفكر مقارن شمولية ! وكانوا يحضون برعاية خاصة من الدولة ! ولذا شهدت المعاهد السنية وخاصة المدرسة المستنصرية ازدهاراً في عهد الدولة الشيعية أكثر من أي وقت ، وتخرج منها أعداد ملفته كم وكيفاً ، من كبار العلماء والقضاة والمفكرين . وكانت مكتبتها التي يحدثنا عنها مديرها ابن الفوطي كالمعجزة في ذلك العصر !

ومن نهاذج الحرية المذهبية في الحكم الشيعي: الشيخ الجعبري الذي ترجم له ابسن حجر في الدرر الكامنة: ٣/ ١٣٩، قال: « عبد الرحمن بن عمر بسن علي الجعبري التستري الطبيب نور الدين ، تفقه بالنظامية ومهر في الطب وبرع في الإنشاء وفنون الأدب والخط المنسوب وأخذ عن ابن الصباغ وابن البسيس وغيرهما ، واتصل بصاحب الديوان علاء الدين ثم أقبل على التصوف ودخل في تلك

المضايق، وعمر لنفسه خانقاه وقعـ لد فيهـا شميخاً، وعظـم شـأنه عنـ لد خربنـ لدا وانثالت عليه الدنيا حتى كان يقال إن مَغَلَّهُ في كل سنة بلغ سبعين ألفاً، إلى أن مات في سنة٧٧، وقد شاخ ».

ومن نهاذجها: أن أهم كتابين في تأصيل عقائد السنيين هما: المواقف للعضدي الإيجي وشرحه للشريف الجرجاني، وكتاب المقاصد لسعد الدين التفتازاني، وقد تم تأليف أولها وأهمها بطلب السلطان خدابنده ورعايته!

قال في كشف الظنون:١٦٥٣: "المواقف في علم الكلام، للعلامة عضد الدين عبد الرحمن بن أحمد الإيجي القاضي المتوفى سنة ٧٥، ألفه لغياث الدين وزير خدابنده وهو كتاب جليل القدر رفيع الشأن اعتنى به الفضلاء، فشرحه السيد الشريف على بن محمد الجرجاني المتوفى سنة ٢٦٨ ...الخ. ٩.

وقال القمي في الكنى والألقاب: ٢/ ٤٧٢: القاضي عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الغفار الفارسي الشافعي الأصولي المتكلم الحكيم المدقق. كان من علماء دولة السلطان أو لجايتو محمد المعروف بشاه خدابنده المغولي... وتولى القضاء بديار فارس إلى أن سلم له لقب أقضى القضاة في مدينة شيراز مع نهاية الإعزاز. ويقال إنه كان من أهل النصب متعصباً معانداً للشيعة الإمامية ، له شرح مختصر ابن الحاجب وهو معروف بين العلماء ، وله المواقف في علم الكلام...وآخر مصنفاته: العقائد العضدية التي شرحها الدواني .

وقال السيد الميلاني في بحثه الشيخ نصير الدين الطوسي وسقوط بعداد/ ٩: اهذا الكتاب (تجريد الإعتقاد) الذي أصبح من المتون الأصلية والأولية في الحوزات العلمية كلها ، وكان يدرس وما زال في بعض الحوزات العلمية ، ولذا كثرت عليه الشروح والحواشي من علماء الشيعة والسنة ، وحتى أن كتاب المواقف للقاضي الإيجي ، وكتاب المقاصد للسعد التفتازاني ، هذان الكتابان أيضاً إنها ألفا نظراً إلى ما ذكره الخواجة نصير الدين في كتاب التجريد ، ويحاولون أن يردوا عليه آراءه وأفكاره ، ولربها يذكرون إسمه بصراحة ٤ . انتهى.

ثم، تعال انظر الى نعمة الحرية والثروة التي كان يعيش فيها هذا العالم السني المتعصب قاضي قضاة الدولة الشيعية العاملة بتوجيهات المرجعية ، والذي ألف كتباً في نقد الفكر الشيعي ! قال ابن شهبة في طبقات الشافعية/ ٢٣٧: «عبد الرحن بن أحمد بن عبد الغفار قاضي قضاة الشرق وشيخ العلماء في تلك البلاد ، العلامة عضد الدين الإيجي..شارح مختصر أبن الحاجب الشرح المشهور..وكان صاحب ثروة ، وجود وإكرام للوافدين عليه . تولى قضاء القضاة في مملكة أبي سعيد فحمدت سيرته ، وقال السبكي في الطبقات الكبرى: كان إماماً في المعقولات عارفاً بالأصلين... له في علم الكلام كتاب المواقف وغيره...وكانت له سعادة مفرطة ومال جزيل وإنعام على طلبة العلم وكلمة نافذة... وأنجب تلاميذه اشتهروا في الآفاق مثل شمس الدين الكرماني ، وضياء الدين العفيفي ، وسعد الدين التفازاني وغيرهم ، . انتهى.

بل انظر الى المدرسة التي بناها السلطان الشيعي محمد خدابنده في عاصمته الجديدة السلطانية: «كان يُدَرِّس فيها خسة من الفقهاء بالمذاهب الخمسة ، منهم العلامة المجتربة الشيعة ... حضر السلطان يوماً من الأيام لإمامة الجمعة

فسأل العلماء بعد اجتماعهم عن وجه وجوب الصلاة على الآل ، ثم قال: لعل النكتة فيه أن الله تعالى أراد عدم نسيان الآل ، وأن يكونوا في ذكر الناس حتى يرجعوا إليهم، (البدر الزاهر في صلاة الجمعة والمسافر/عن نفائس الفنون:٢٠/٢٠).

أقول: ويطول الكلام في النياذج والحقائق الكثيرة ، عن احترام الدولة الشيعية وعلماء الشيعة للمنافقة السلاطين المغول وعلماء الشيعة المنافقة ا

وكذا الكلام في ارتقاء المستوى العلمي بسبب التفاعل والتلاقح الفكري مع علماء الشيعة ، وعلاقة الإحترام المتبادل في ظل الدولة الشيعية ، بعد أن كانت علاقة توتر وتكفر وصم اعات بتحريك الدولة العباسية !

يقول ابن العباد في شذرات الذهب: ٣/ ٩٠، في ترجمة إمام الحنابلة ابن أبي البركات: «وقال الشيخ عبد الله اليونيني: ما أعتقد أن شخصاً ممن رأيته حصل له من الكيال في العلوم والصفات الحميدة التي يحصل بها الكيال ، سواه... ومن تصانيفه في أصول الدين: البرهان في مسألة القرآن ، وجواب مسألة وردت من صرخد في القرآن ، جزء . والإعتقاد ، جزء . ومسألة العلو ، جزءان . وذم التأويل جزء ، وكتاب القدر ، جزءان . ومنهاج القاصدين في فضائل الخلفاء الراشدين ، ورسالة إلى الشيخ فخر الدين بن تيمية في عدم تخليد أهل البدع في النار...قال ابن رجب: انتهت إليه رياسة العلم ببغداد من غير مدافع ، وأقر له الموافق والمخالف وكان الفقهاء من ساير الطوائف يجتمعون به ويستفيدون منه في مذاهبهم ويتأدبون معه ويرجعون إلى قوله ، ويردهم عن فتاويهم فيذعنون له

ويرجعون إلى ما يقوله ! حتى ابن المطهر شيخ الشيعة كان الشيخ يبين لـ خطأه في نقله لمذهب الشيعة فيذعن له...ويوم وفاته قال الـشيخ شـهاب الـدين عبـد الرحمن بن عسكر شيخ المالكية: لم يبق ببغداد من يراجع في علوم الدين مثلـه... وولي القضاء توفي ببغداد...ودفن بمقابر الإمام أحمد ". انتهى.

أقول: بقطع النظر عن صحة ما ذكره من تصحيح إمام الحنابلة للعلامة الحيائق ، فإن القصة تكشف التواصل واحترام المرجع الحاكم لعلماء السنة والحنابلة ، بعد أن كانت العلاقة صراعاً دموياً في أيام الخلافة العباسية !

وتكشف لنا الرسالة التالية بين العلامة الحلي والقاضي البيضاوي صاحب التفسير المعروف بتفسير البيضاوي ، عن العلاقة الراقية التي حققها الحكسم الشيعي بين علماء المذاهب:

"لما وقف القاضي البيضاوي على ما أفاده العلامة في بحث الطهارة من القواعد بقوله: ولو تيقنها ، أي الطهارة والحدث ، متحدين متعاقبين وشك في المتأخر ، فإن لم يعلم حاله قبل زمانها تطهر وإلا استصحبه . فقد كتب بخطه إلى العلامة: يامولانا جمال الدين أدام الله فواضلك أنت إمام المجتهدين في علم الأصول ، وقد تقرر في الأصول مسألة إجماعية هي أن الإستصحاب حجة ما لم يظهر دليل على رفعه ، ومعه لا يبقى حجة بل يصير خلافه هو الحجة ، لأن خلاف الظاهر إذا عضده دليل صار هو الحجة ، وهو ظاهر .

والحالة السابقة على حالة الشك قد انقضت بضدها ، فإن كان متطهراً فقد ظهر أنه أحدث حدثاً ينقض تلك الطهارة ، ثم حصل الشك في رفع هذا الحدث

فيعمل على بقاء الحدث بأصالة الإستصحاب وبطل الإستصحاب الأول .

وإن كان محدثاً فقد ظهر ارتفاع حدثه بالطهارة المتأخرة عنه ، ثم حصل السشك في ناقض هذه الطهارة ، والأصل فيها البقاء . وكان الواجب على القانون الكلي الأصول أن يبقى على ضد ما تقدم .

فأجابه العلامة: وقفت على ما أفاده مولانا الإمام العالم أدام الله فضائله وأسبغ عليه فواضله ، وتعجبت من صدور هذا الإعتراض عنه ، فإن العبد ما استدل بالإستصحاب بل استدل بقياس مركب من منفصله مانعة الخلو بالمعنى الأعم عنادية وحمليتين . وتقريره: أنه إن كان في الحالة السابقة متطهراً فالواقع بعدها إما أن يكون الطهارة وهي سابقة على الحدث أو الحدث الرافع للطهارة الأولى فتكون الطهارة الثانية بعده ولا يخلو الأمر منها ، لأنه صدر منه طهارة واحدة رافعة الحدث في الحالة الثانية وحدث واحد رافع للطهارة ، وامتناع الخلوبين أن يكون السابقة الطهارة الثانية أو الحدث ظاهراً، ويمتنع أن يكون الطهارة السابقة وإلا كانت طهارة عقيب طهارة ، فبلا تكون طهارة رافعة للحدث والتقدير خلافه فتعين أن يكون السابق الحدث ، وكلم كان السابق الحدث فالطهارة الثانية متأخرة عنه ، لأن التقدير أنه لم يصدر عنه إلا طهارة واحدة رافعة للحدث ، فإذا امتنع تقدمها على الحدث وجب تأخرها عنه ، وإن كـان في الحالة السابقة محدثاً ، فعلى هذا التقدير إما أن يكون السابق الحدث أو الطهارة والأول محال وإلا كان حدث عقيب حدث فلم يكن رافعاً للطهارة ، والتقدير أن الصادر حدث واحد رافع للطهارة فتعين أن يكون السابق هو الطهارة،

والمتأخر هو الحدث فيكون محدثا . فقد ثبت بهذا البرهان أن حكمه في هذه الحالة موافق للحكم في الحالة الأولى بهذا الدليل لا بالإستصحاب ، والعبد إنها قبال: استصحبه أي: عمل بمثل حكمه.

ثم أنفذه إلى شيراز . ولما وقف القاضي البيضاوي على هذا الجواب استحسنه جداً ، وأثنى على العلامة » (نواعدالاحكام:٧/١٢/١).

وقد ترجم في طبقات المفسرين/ ٢٥٤، للقاضي البيضاوي: "عبد الله بن عمر بن محمــد بن على الشيرازي أبو الخير القاضي ناصر الدين البيضاوي الـشافعي ، صـاحب المطالع، والمصباح في أصول الدين، ومختصر الكشاف في التفسير، المسمى بأنوار التنزيل وأسرار التأويل ، وله شرح المصابيح في الحديث ، كان إماماً مبرزاً نظاراً صالحاً متعبداً زاهداً ، ولي قضاء القضاة بشيراز ودخل تبريز ونباظر بها ، وصادف دخوله إليها مجلس درس قد عقد بها لبعض الفضلاء فجلس القاضي ناصر الدين في أخريات القوم بحيث لم يعلم به أحد ، فذكر المدرس نكتة زعم أن أحداً من الحاضرين لا يقدر على جوابها ، وطلب من القـوم حلهـا والجـواب عنها ، فإن لم يقدروا فالحل فقط ، وإن لم يقدروا فإعادتها ، فلم انتهى من ذكرها شرع القاضي ناصر الدين في الجواب فقال له: لا أسمع حتى أعلم أنك فهمتها ، فخيره بين إعادتها بلفظها أو معناها ، فبهت المدرس وقال: أعدها بلفظها فأعادها ثم حلها ، وبين في تركيبه إياها خللاً ثم أجاب عنها، وقابلها في الحال بمثلها ودعا المدرس إلى حلها فتعذر عليه ذلك ، فأقامه الوزير من مجلسه وأدناه إلى جانبه وسأله: من أنت؟ فأخبر أنه البيضاوي ، وأنه جاء في طلب القضاء

بشيراز ، فأكرمه وخلع عليه في يومه ». انتهي.

وختاماً ، يكفي للباحث المنصف أن يقرأ عن المؤسسات الدينية الشيعية والسنية في عهد دول السلاطين الشيعة ، وأن يَمُدَّ العلماء الذين ظهرو وعاشوا في ظلها ، ثم ينظر في مستواهم العلمي ، ليرى وفور العدد وارتقاء المستوى العلمي والأخلاقي ، وعلاقة الإحترام بين علماء المذاهب وأتباعهم ، وكذلك الأمر في المؤسسات السياسية . وهو أمر لم يتحقق إلا في ظل الحكم الشيعي ، أو النفوذ الشيعي القوي !

#### ٧- شهادات باحثين لحكام العراق الجوينيين

1 – اعتمد الذهبي شهادة ابن الفوطي الحنبلي في مدح الجوينيين الشيعة ، فقال في تاريخه: ١٥/ ٨٠: «وكان علاء الدين وأخوه فيها كرم سؤدد وخبرة بالأمور وفيها عدل ورفق بالرعية وعهارة للبلاد . ولي علاء الدين نظر العراق سنة نيف وستين بعد العهاد القزويني (عمر القضوي) فأخذ في عهارة القرى وأسقط عن الفلاحين مغارم كثيرة ، إلى أن تضاعف دخل العراق وعظم سوادها ، وجرَّ نهراً من الفرات مبدؤه من الأنبار ومنتهاه إلى مشهد على رضي الله عنه ، وأنشأ عليه مائة وخسين قرية . ولقد بالغ بعض الناس وقال: عَمَّر صاحب الديوان بغداد حتى كانت أجود من أيام الخلافة . ووجد أهل بغداد به راحة .

وحكى غير واحد أن أبغا قدم العراق فاجتمع في العيد الصاحب شمس الدين وعلاء الدين ببغداد ، فأحصيت الجوائز والصلات التي فرقها فكانت أكثر من ألف جائزة . وكان الرجل الفاضل إذا صنف كتاباً ونسبه إليهما تكون جائزته ألف دينار ، وقد صنف شمس الدين محمد بن الصيقل الجزري خمسين مقامة وقدمها ، فأعطي ألف دينار . وكان لهما إحسان إلى العلماء والصلحاء ، وفيهما إسلام ، ولهما نظر في العلوم الأدبية والعقلية .

وفي وقتنا هذا الإمام المؤرخ العلامة أبو الفضل عبد الرزاق بن أحمد بن الفوطي مؤرخ عصره ، وقد أورد في تاريخه الذي على الألقاب ترجمة علاء الدين مستوفاة: هو الصدر المعظم الصاحب علاء الدين أبو المظفر عطا ملك بن الصاحب بهاء الدين محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن عمد بن محمد بن عمد بن عمد بن الصاحب بن على بن محمد بن المحمد بن عمد بن أحمد بن إسحاق بن أيوب بن الفضل بن الربيع الجويني ، أخو الوزير شمس الدين . قرأت بخط الفوطي: كان جليل الشأن تأدب بخراسان وكتب بين يدي والده وتنقل في المناصب إلى أن ولي العراق بعد قتل عهاد الدين الدويني فاستوطنها وعمر النواحي وسد البشوق ، ورفد الأموال وساق الماء من الفرات إلى النجف وعمل رباطاً بالمشهد . ولم يزل مطاع الأمور رفيع القدر إلى أن بلي بمجد الملك في آخر أيام أباقا بن هو لاكو .

وكان موعوداً من السلطان أحمد أن يعيده إلى العراق، فحالت المنية دون الأمنية، وسقط عن فرسه فهات ونقل إلى تبريز فدفن بها (كانت عاصمة المغول) وله رسائل ونظم، كتب منشوراً بولاية كتابة التاريخ بعد شيخنا تاج الدين على بن أنجب (يقصد مشروع كتابة التاريخ المسمى: جهان كشا) وكان مولده في سنة شلاث وعشرين وست مائة، ومدة ولايته على بغداد إحدى وعشرون سنة وعشرة أشهر. وقرأت بخطة وفاة علاء الدين في رابع ذي الحجة سنة ١٨١٦».

أقول: لاحظ أن أبغا وارث أبيه هولاكو ، طاغية التتار الأكبر ، والذي دخل بغداد قبل سنوات قليلة قائداً في جيش أبيه ، فقتل ودمر ، كيف زار بغداد في حكم نائبه الجويني وأخيه ، فكان برنامجه توزيع الجوائز على النابغين المؤلفين في العلوم المختلفة ! فمن أين للسلطان أبغا هذه السياسة والإدارة غير المباشرة ، وإطلاق يد نائبه ودعم سياسته في الإعار والحرية والنهضة العلمية ، إلا من نصير الدين فَكَنَى .

٢- اهتم الجوينيون بالمشاهد المشرفة ، فأعادوا مشهد الإمام موسى بن جعفر والإمام الجواد المشكلة الذي خربه المغول ، بأفضل مما كان عليه ، كها بنوا بقية مشاهد الأثمة عليه . وكانوا أول من نجح في شق فرع من الفرات الى النجف ، ووفروا خدمات البنى التحتية للزوار وطلبة العلم .

قال السيد ابن طاووس في فرحة الغري/١٥٧: «ولقد أحسن الصاحب عطا ملك بن محمد الجويني صاحب ديوان الدولة الإليخانية حيث عمل الرياط به (النجف) وكان وضع أساسه من سنة ست وسبعين وست مائة ، وابتدأ تحقق الحفر للقناة إليه سنة اثنتين وستين وست مائة ، وأجرى الماء في النجف في شهر رجب سنة ست وسبعين وست مائة ، وقد كان سنجر بن ملكشاه أجهد في ذلك من قبل فلم يتفق». وفي هامشه: «أجرى نهراً من قصبة الأنبار إلى النجف الأشرف... والظاهر أن النج المذكور هو المعروف اليوم بكرى سعده». أنظر: تاريخ العراق بين احتلالين: ٢٠٩١.٠٠

وفي الحوادث الجامعة/ ١٧٢: «في سنة ٦٦٦ أمر علاء الدين الجويني صاحب الديوان بعمل رياط بمشهد على الشخة ليسكنه المقيمون هناك ، وأوقف عليه وقوفاً كثيرة ، وأدرَّ لمن يسكنه ما يحتاج إليه ».

قال اليونيني في ذيل مرآة الزمان:٤/٢٢٤، عن عطا ملك: «كانت سيرته من أحسن السير وأعدلها بالرعية ، واستمر حكمه في بغداد ما يقرب من أربع وعشرين سنة ست منها في عهد هو لاكو ، وسبع عشرة سنة في عهد أباقا إلى سنة ٦٨٠ ، والسنة الأخرة كانت في عهد تكودار » .

وقال الفوطي في الحوادث الجامعة/ ٣٣٣: «إن هو لاكو قد أمر بعد انتهاء عمليات الإستباحة بإصلاح ما خرب من المدينة وترميم أسواقها ، وإعادة أعمال أهلها إلى ما كانت عليه سابقاً . ثم وصف ابن الفوطي بعض مافعله هذا الحاكم في العراق عامة وفي بغداد خاصة فقال: تداركهم الله بلطفه فقدمها وعمَّر المساجد والمدارس ورمَّم الرُّبط والمشاهد ، وأجرى الجرايات من وقوفها للعلماء والفقهاء والصوفية، وأعاد رونق الإسلام بمدينة السلام، وحاز بهذا الفعل الجميل الذي يبقى على جبهات الزمان حسن الأجر والثناء، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء».

وقال الدكتور جعفر خصباك في كتابه العراق في عهد الملوك الإيلخانيين: «وقد كثر الكلام عن التخريبات الواسعة التي أحدثها الغزو المغولي للعراق ، ولسنا في مجال الدفاع عن أولئك الغزاة البرابرة أو النيل منهم... هو لاكو لم يجر على سنة جده جنگيز خان بتخريب أكثر أو كل المدن التي تقع في طريق زحف وقتل سكانها . ويبدو لنا أن الصورة التي رسمها المؤرخون لفاتح بغداد المغولي ، إنها هي انعكاس للأعمال التي قام بها جده فيها وراء النهر وخراسان »!

ثم قال: «وقد عهد هولاكو أمر تنظيم العراق وإدارته بعد الفتح إلى مسلمين يعرفون شؤونه ويعطفون على أهله ، فعملوا على إعادة تعميره ونشر الإستقرار فيه... ومن هذا كله يبدو أن عبارات التخريب التي أوردها المؤرخون عها جرى للمدينة (بغداد) مبالغ فيها ، لأن المعالم الرئيسية للمدينة كقصور الخليفة والمدارس والأسواق وغالب المحلات بقيت دون أن يصيبها غير تخريب محدود أمكن إصلاحه في وقت قصير... يضاف إلى ذلك أن الكتاب الموسوم بالحوادث الجامعة وهو معاصر ، يؤكد وجود دار الخلافة ودار الدويدار الكبير ، وجامع الخليفة ، والمدرسة النظامية وسوقها ، والمدرسة المستنصرية والمدرسة التنشية ، ومدرسة الأصحاب ، ومدارس وربط أخرى ».

وقال الدكتور خصباك: "وإذا كانت جملة في هذا الكلام تستحق الوقوف عندها طويلاً، فإننا نكتفي بالوقوف أمام جملة واحدة تغني عن الوقوف على كل ما عداها: أعاد رونق الإسلام بمدينة السلام. لقد عاد رونق الإسلام إلى مدينة السلام: عُمرت المساجد والمدارس والربط والمشاهد وأجريت الجرايات للعلماء والفقهاء والصوفية...أجل عاد رونق الإسلام إلى بغداد في ظل الحكم الإستقلالي الذي توفر للعراق بعد فتح بغداد... وإذا كانت مدة عاد الدين في حكم العراق لم تطل فقد خلفه في منصبه علاء الدين عطا ملك الجويني سنة ١٥٧ الذي تركه المغول يستقل بالعراق إستقلالاً كاملاً، والذي تفوق على سلفه في التوسل بجميع الوسائل المكنة لبعث حركة عمرانية كبرى في العراق بأسره، التوسل بجميع الوسائل المكنة لبعث حركة عمرانية كبرى في العراق بأسره، فهو الذي جدد المدارس المتداعية، وأنشأ جملة من المدارس ودور الكتب وغير ذلك، كما أنشأ جملة من الرباطات والملاجئ والمستشفيات وأجرى عليها الجرايات، وعنى بتعمير المشاهد في النجف وكربلاء والكاظمية وحفر الأنهار

والترع. وهو الذي شجع حركة التأليف والمؤلفين وأجزل العطاء والبذل لهم. ومن هذه الناحية نجد جملة من أمهات الأسفار والمصنفات في شتى الموضوعات العلمية والأدبية والتاريخية مهداة لخزانته، أو خزائن أهله وذويه.

وفي الواسع أن نقول: إن الجويني بز جميع من حكموا في عهد المغول في بعث حركة إنشائية كبيرة ، شملت العراق وفارس وآذربيجان...

ولم تمض مدة وجيزة على سقوط بغداد بيد المغول حتى عادت إلى وجهها المشرق، واطمأن الناس فعادوا إلى أعمالهم وزراعاتهم، فتضاعفت عائدات بغداد، حتى ليقول ابن شاكر الكتبي في كتابه: فوات الوفيات: ٢/ ٧٥: كانت بغداد أيام علاء الدين عطا ملك أجود مما كانت عليه أيام الخليفة »!

ويقول الشبيبي في كتابه ابن الفوطي: «وفي سيرة علاء الدين الجويني كل ما بدل على التنكر للوثنين الطغاة من حكام المغول ، وإعادة الأمم الإسلامية المغلوبة على أمرها في الشرق إلى العيش في ظل راية إسلامية ، ولو كان هؤلاء المسلمون من الشعوب المغولية». (الإساعبليون والمغول للسيد حسن الأمين/ ٢٨٥)

### ٨- سبب احترام الشيعة للطرف الآخر

قال ابن خلكان في وفيات الأعيان:٣٦٢/٢، في ترجمة أبي الفوارس سعد بن محمد بـن سعد التميمي الفقيه الشافعي الشاعر المعروف بحَيْص بَيْص:

اكان فقيهاً شافعي المذهب ، تفقه بالري على القاضي محمد بن عبد الكريم

الوزان ، وتكلم في مسائل الخلاف ، إلا أنه غلب عليه الأدب ونظم الشعر ، وأجاد فيه مع جزالة لفظه... وأخذ الناس عنه أدباً وفضلاً كثيراً ، وكان من أخبر الناس بأشعار العرب... قال الشيخ نصر الله بن مجلي... رأيت في المنام علي بن أبي طالب رضي الله عنه فقلت له: يا أمير المؤمنين تفتحون مكة فتقولون من دخل دار أبي سفيان فهو آمن ، ثم يتم على ولدك الحسين يوم الطف ما تم ؟!

فقال: أما سمعت أبيات ابن الصيفي في هذا ؟ فقلت: لا ، فقال: إسمعها منه . ثم استيقظت فبادرت إلى دار حيص بيص فخرج إليَّ فذكرت له الرؤيا ، فشهق وأجهش بالبكاء ، وحلف بالله إن كانت خرجت من فمي أو خطي إلى أحد! وإن كنت نظمتها إلا في ليلتى هذه ثم أنشدني:

ملكنا فكان العفوُ منا سَجيَّةً فلما ملكتم سالَ بالدَّمِ أبطعُ وحلَّلتمُ قتىل الأسارى وطالما خدونا عن الأسرى نَعُفُ ونصفح فحسبكُمُ هذا التضاوت بيننا وكلُّ إناء بالذي فيه ينضحُ\*،انتهى.

فبنو أمية ينضحون بها فيهم ، وهو إجبار الناس على بيعة خليفتهم واتباع مذهبهم ، والتكبر ومعاداة القيم ، واضطهاد من خالفهم ، بل يرون أن من سكت ولم يعلن الخضوع لهم فعقابه القتل!

وقد أمر يزيد قائد جيشه في وقعة الحرَّة ، أن يأخذ البيعة من أهل المدينة المنورة على أنهم عبيد أقنان ليزيد ، إن شاء باع وإن شاء أمسك ، وفيهم الصحابة والتابعون ! فأخذ منهم البيعة على ذلك ، وختم ختم العبودية في أعناقهم! أما أهل البيت النبوي الذين أذهب الله عنهم الرجس ، واختارهم للنبوة والإمامة عليه الله عنهم الرجس ، واختارهم للنبوة والإمامة عليه ، فهم ينضحون بها فيهم من الإنسانية واحترام الإنسان وإن خالفهم بالرأي ، وعدم إجبار الناس على موافقتهم ، والتعايش مع المخالفين بسعة صدر ، والتمسك في نفس الوقت بعقيدتهم وقيمهم ، والعمل لها بحكمة وعقل حسب أحكام الإسلام ، ثم التضحية من أجلها إذا لزم الأمر .

وعلى نهج بني هاشم سار شيعتهم، وعلى نهج بني أمية سار شيعتهم، ولـ و تأملت في التاريخ لرأيت أن أهل البيت المشكر ضَخُّوا في الأمة دم البقاء، وكانوا دفعاً متواصلاً لحقوق الإنسان المسلم، وسقياً لحريته في العقيدة والتعبير!

وقد أسس هذه السياسة علي الشيخ، فعمل لإعادة العهد النبوي في احترام الإنسان ولم يكن في سياسته إجبار لأحد على بيعته ، ولاحطبٌ ولاحرقُ بيوت! وكيف يجبر عليٌ أحداً على بيعة وهو الإنسان النبيل أباً عن جد ، والمؤمن بها أنزل على محمد ، وفي أوله حقوق الإنسان . وهو التقيُّ الذي لا يعصي ربه بالإعتداء على حق إنسان ، بل ولا حشرة . قال الشيخة : «والله لو أعطيت الأقاليم السبعة بها تحت أفلاكها على أن أعصي الله في نملة أسلبها جلب شعيرة ما فعلت ، وإن دنياكم عندي لأهون من ورقة في فم جرادة تقضمها! ما لعليٌّ ولنعيم يفنى ولذة لا تبقى الله إلى المعلى الله عليه المالكية ولنعيم يفنى

وقد اتسع صدر على على المخالفيه ، فكان الخليفة الوحيد الذي أعطاهم الحرية ولم ينقص من حقوقهم من بيت المال ولا غيره شيئاً ، حتى ولو دعوا الى الشورة عليه وشتموه في وجهه ! «كان على المساللة في أصحابه فمرت بهم امرأة جميلة

فرمقها القوم بأبصارهم فقال الله إن أبصار هذه الفحول طوامح ، وإن ذلك سبب هُبابها ، فإذا نظر أحدكم إلى امرأة تعجبه فليلامس أهله ، فإنها هي امرأة كامرأة! فقال رجل من الخوارج: قاتله الله كافراً ما أفقها! فوثب القوم ليقتلوه فقال الله ومداً إنها هو سبٌّ بسب أوعفو عن ذنب، (نهج البلاغة:٩٨/٤).

#### ٩ - كان التشيع دائماً طاقة لتجديد حياة الأمة

قضى الله تعالى أن يُمِدُّ الحياة البشرية بالطاقة الجديدة ، من طاقة الطبيعة المتجددة ، وطاقة الناس الذين يولدون فيجددون حياة الأمم والمجتمعات . وبعوامل تُؤمِّن للكائن الفردي والإجتماعي مواصلة حياته وتكاملها .

وعندما قال الله تعالى لعرب الجزيرة في أواخر حياة نبيه على : وَإِنْ تَتَوَلَّوا يَسْتَبِدُلُ قُوماً غَيْرَكُمْ فُمَّ لا يَكُونُوا أَمْنَالكُمْ ؟ (عمد: ٣٨) فمعناه أن هذا القانون جاهز وَسَيُقَمَّلُه الله تعالى في وقته ، فعنده مخازن جديدة من الأمم ليضيفها الى الأمة فيمدها بدم جديد ، ويكون الجيل الثاني خيراً من الأول: ثُمَّ لا يَكُونُوا أَمْضَالكُمْ ! وليس كما زعموا بأن الجيل الأول أفضل الأجيال !

إن دخول اليمن في أواخر حياة النبي على الأمة كان مقـصوداً إلهيـاً لإغنـاء مخزون الأمة ، فقد قام ثقل الفتوحات الإسلامية على أكتاف اليهانيين .

وكذلك كان دخول الشعوب المحيطة بالجزيرة في الإسلام مقصوداً إلهياً ، ولذا

وعد النبي على أمته ببلاد كسرى وقيصر، ودفع الأمة باتجاهه بحيث أن سياسة الفتوحات فرضت نفسها على الحاكم بعده على ، وقد كتبنا عن تخوف أبي بكر وعمر من الفتوحات وإصرار على على على على على على الدولة ودوره فيها ، فاتسعت رقعة الدولة ودخلت الشعوب أفواجاً في الدين الجديد!

ولولا هذه السياسة لأكلت قبائل الجزيرة بعضها باسم الإسلام وأماتوه! كيف لا ، وهم الذين أكلوا بعضهم في صراعات تافهة وحروب خاسرة ، لأجل متاع بألف درهم ، أو لأجل عنفوان قبلي فارغ ؟!

ولولا أهل البيت عِلَيْهِم لما عرفت الأمة الإجتهاد والعقل والإنفتاح على العلوم . ولولا علي عَلَيْهِ لَمَا كان مشروع إعادة العهد النبوي واستنقاذ الأمة من بني أمية! ولولا الحسين عَلَيْهِم لَمَا انفتح باب الثورة في هذه الأمة على ظلم الحاكم .

ولولا جهاد على والعترة النبوية الطاهرة بالله واضطهادهم وتقتيلهم في كل أرض وتحت كل نجم، لما وجد دوي هذه (التراجيديا) الإنسانية في وجدان الأمة، ولا تكون مخزونها الفاعل في ضميرها، فكان طاقة تحركها باتجاه التغيير.

لقد كان التشيع في تاريخ الأمة وما زال مضخةً تُجدد دمها مـن تـراكم الفـساد والمرض! ونفحةً نبوية تُرَوْحِنها كلها دفعها هجير الحاكم نحو اليَبَس!

ألا ترى كيف تَخَثَّر المخزون الديني والروحي والإنساني في أواخر حكم عـثهان بن عفان ، فثار الصحابة وولوا علياً ﷺ فأيقظ حيويتها وأغنى مخزونها ؟

ثم كيف انخفض مستوى الأمة الإنساني في زمن يزيد ، فأحياها الإمام الحسين

# عَلَيْةِ بدمه الطاهر ، وأجَّبَ فاعليتها ؟!

والى أيِّ مستوىٌ وصلت الأمة بتهتك حكام بني أمية ، فضَخَّت فيها ثورة زيـــد بن عليﷺ بشعار ثارات الحسينﷺ وظلامته روحَ الثورة والتغيير والتجديد؟

وعندما أفرط ملوك بني عباس في طغيـانهم واضـطهادهم للمـسلمين ، كيـف مدَّت ثورات العلويين الأمة بالقيم ، وعلمتها انتزاع حقها في الثورة والتغيير ؟

وعندما غرقت الدولة العباسية في ترفها وأفكار المادية اليونانية والفارسية ، كيف أثرى الإمام الرضاع للمشلخة مخزونها من صريح الإسلام ووحي النبوة ؟

وعندما تهرَّ أالنظام العباسي ، كيف جاءت الموجة الفاطمية من الغرب ، وقدمت بديلاً منافساً ، جدَّد الحياة والتفكير في الأمة ؟

ثم رفدتها موجة البويهيين ففرضت على العاصمة أن تخرج من جمودها الحنبلي ، وتعطى لمذهب أهل البيت عليه حريته ليغني فكرها !

وعندما ضعفت دولة البويهيين وجاءت موجة التعصب السلجوقي كيف فَقَـدَ جسم الأمة قدرته على المقاومة والدفاع أمام الغزو المغولي ، فتحركت كريات الأمة البيضاء التي هي الشيعة ومذهب أهل البيت المشجرية؟

وعندما ضعفت مقاومتها بعد ذلك وزاد ضغط الصليبين على سواحلها وأعها ، كيف تشكلت الأمة في دول وإمارات ، فكان للشيعة في حلب ومصر والشام ولبنان دور قيادة مقاومة الروم وفاعليتها! فأتباع الخلافة يخفون مقاومة الميعى للروم والفرنجة

ويُطبِّلون لصلاح الدين السني ! مع أن جيشه لم يكن إلا الجيش المصري الشيعي الذي تسلق صلاح الى قيادته ، وجيش الحمدانيين الحلبي الذين اشترطوا على صلاح الدين حريتهم المذهبية ، فقبل، فكانوا عمدة جيشه في استرداد القدس ؟! ثم انظر كيف جاءت موجة الأتراك العثمانيين لضرب القوة الشيعية وفرض الحلافة السنية بكل تعصبات العباسيين والأمويين ، فرافقتها موجة شيعية أقامت الدولة الصفوية لحفظ حريتها المذهبية !

وعندما انهارت الخلافة العثمانية بضغط الإنكليز وحروب الوهابين! كيف انتهت المؤسسة الدينية السنية ، وصمدت المؤسسة الشيعية وحفظت استقلالها ؟ وعندما فشلت مقاومات الأمة القومية منها واليسارية والحركات السنية ، كيف ظهرت المرجعية الشيعية في إيران فضخَّت في الأمة ررح المقاومة والحياة ؟ وعندما انهزمت الجيوش والأنظمة العربية أمام إسرائيل ، كيف ظهرت موجة المقاومة الجينية في شيعة لبنان وفلسطين ، فهزمت فئة قليلة دولة إسرائيل الأسطورية ، وضخَّت في الأمة دماً جديداً للحياة والمقاومة ؟!

وعندما أرادت الوهابية أن تقلد الشيعة في الشورة ، وضربت مركز الغرب التجاري العالمي، فجُن جنونهم وأعلنوا الحرب على المسلمين ، كيف عجز السنة أن يخاطبوهم! فجاء الخطاب الشيعي موازناً بين خطي المقاومة والتعايش!

إن بقاء الأمة اليوم بعناصر القوة في ثقافتها ، مدينٌ للفكر الشيعي ، ومدينٌ قبله لدماء أهل البيت عليه التي بذلوها للدفاع عن قِيَم الوحى وحرية الإنسان المسلم المستباحة!

وإن ما نراه اليوم من تحفز في ثقافة الأمة ، وتطلع مفكريها ومثقفيها للتعرف على فكر أهل البيت وأطروحتهم عليه أنها جاء من قناعة الأمة بأن فكر الخلافة قد استنفد طاقته ، ولابديل له إلا أهل البيت عليه ، لأنهم في مخزونها الذهني مشروع نجاة ، كلها استنفد مذهب الخلافة طاقته وخطابه ، وأفلس !

### ١٠- الغزو المغولي سيئ لكنه فتح الباب للطاقات الجديدة

كان الغزو المغولي لبلاد المسلمين حدثاً سيئاً ، لكمن نتائجه كانت ضرورية ! ويكفي أنه أزاح قوى الجمود والـترف ، وجماء بكـوادر جديـدة قـادت الأمـة وأعادت بناءها ، وكان أول تأثيرها إسلام السلاطين المغول على أيديهم !

لكن إسلام المغول بذاته كان ذنباً أشد عند رواة الخلافة وعُبَّادها ، لأن المغول لم يختاروا مذهبها واختاروا مذهب التشيع!

لذلك كثر كذب المتعصبين عليهم ، حتى صرت تشك فيها كتبوه حتى عن وحشية المغول! لقد قتل المغول خلقاً كثيراً ودمروا في بغداد وغيرها ، لكن ما كتبه المتعصبون عن تدميرهم لمكتبات بغداد ليس صحيحاً! فقد أقنع نصير الدين المسلام و لاكو أن يحافظ على مدارس بغداد ومساجدها ومكتباتها ، فسلمت كلها من تدمير وحوش المغول ، إلا مركزين فقط هما: جامع الخلفاء ، ومشهد الإمام موسى بن جعفر على الله .

وقد نص المؤرخون على سلامة مؤسسات العاصمة الثقافية ، وهم مؤرخون سنيون عاصروا الحادثة كابن الفوطي البغدادي الحنبلي، وابس العبري، وابس الطقطقي ، ورشيد الدين ، وعبد الرحمن سنبط الإربـلي. و نـص الـذهبي عـن سلامة المستنصرية وأوقافها ! لكن المؤرخين الشاميين يصرون على الكذب !

قال في صبح الأعشى:٤/ ٣٣٤، يصف بغداد: "ومن بيوتها ما هـ و مفروش بالآجر أيضاً ملصق بالقير وهو الزَّفْت، ولهم الصنائع العجيبة في التزويق بالآجر، وبها وجوه الخير من الجوامع والمساجد والمدارس والخوانق والربط والبيارستانات والصدقات الجارية، ووجوه المعونة، وناهيك أنها كانت دار الخلافة ومقر ملوك الأرض، ومنها قلائد الأعناق، وترابها لمى القُبَل، وإثمد الأحداق.

قال في مسالك الأبصار: قال الحكيم نظام الدين بن الطياري: وأوقافها جارية في مجاريها ، لم تعترضها أيدي العدوان في دولة هو لاكو ولا فيها بعدها ، بـل كـل وقف مستمرَّ بيد مُتوليه ومن له الولاية عليه ، وإنها نقصت الأوقاف مـن سـوء ولاة أمورها لامن سواها ».

وقال ابن كثير في النهاية: ٢٤٩/١٣: «وفيها عمل الحواجة نصير الدين الطوسي الرصد بمدينة مراغة ، ونقل إليه شيئاً كثيراً من كتب الأوقاف التي كانت ببغداد وعمل دار حكمة ورتب فيها فلاسفة ، ورتب لكل واحد في اليوم والليلة ثلاثة دراهم ، ودار طب فيها للطبيب في اليوم درهمان ، ومدرسة لكل فقيه في اليوم درهم ، ودار حديث لكل محدث نصف درهم في اليوم ».

وذكر الذهبي في تاريخه: ١٦٣/٥، أن مكتبة مراغة ضمت أكثر من ٤٠٠ ألف مجلد. بل تقرأ في مصادر سنية اهتهام السلاطين المغول الشيعة بالكتب والعلم والعلهاء والمدارس والمراكز، أضعاف اهتهام الخليفة العباسي!

| المغول | رد الشيعة غزو | کیف | Manhandelmandente Metro Herricolle Harmandelman anno de la companya de la company | 10 | ٤ |
|--------|---------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---|
|--------|---------------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---|

ويكفيك ما كتبه ابن الفوطي وهو مدير مكتبة المستنصرية ، عنها وعـن غيرهـا من المكتبات والمدارس ، وعن زيارة السلطان وكبار المسؤولين لهـا ، والإحتفـال فيها بتوزيع الجوائز مـن الـسلطان المغـولي ، عـلى العلـاء المـ ولفين مـن مختلف المذاهب ، وعلى الأطباء والمهندسين !

#### الفصل الثامن:

# العلامة الحلي يواصل جهود المحقق الطوسي

# ١- شخصية العلامة الحلي

منذ أشرق على العراق نور النبوة ، وحطت فيه شمس الإمامة ، كان وما زال مركز إشعاع ومنبع هداية ، وكان لمدينة الحلة الفيحاء من ذلك نصيب وافر ، فلو لم يكن لها إلا العلامة الحلي فَلَيْنَ لكفاها فخراً !

الفقيه المرجع ، والفيلسوف الناقد ، والعالم الموسوعي ، وصاحب الشخصية المميزة ، التي شغفت أحباءها ، وأثرت في أعدائها .

كان العلامة فَالَحَنَّ أعجوبة في الذكاء والحفظ، وتوقد الذهن، وعمق الفكر، وسعة الصدر، وهو أول من عُرف بلقب (آية الله)، وقد ألف العديد من كتبه في أسفاره مع السلطان، أو في سفره الى الحج وزيارة قبر النبي والأثمة على وكان يصحب معه مكتبته التي يحتاج اليها على بضعة جمال، لكن ما يحمله صدره تعجز عن حمله مئات الجال!

قال الصفدي في الوافي: ١٣/ ٥٤: ﴿ الحسن بن يوسف بن المطهر ، الإمام العلامة

ذو الفنون ، جمال الدين ابن المطهر الأسدي الحلي المعتزلي (!) عالم السبيعة وفقيههم ، صاحب التصانيف التي اشتهرت في حياته . تقدم في دولة خربندا تقدماً زائداً ، وكان له مماليك وإدارات كثيرة وأملاك جيدة ، وكان يصنف وهو راكب! شرَحَ مختصر ابن الحاجب ، وهو مشهور في حياته ، انتهى.

وعندما زار نصير الدين فَتَنَقَّ الحلة حضر درس المرجع المحقق الحي فَتَنَقَّ ، ولم يقبل أن يقطع درسه وكان بحثه في مسألة القبلة فذكر استحباب التياسر لأهل العراق ، فقال نصير الدين: لا وجه للإستحباب ، لأن التياسر إن كان من القبلة إلى غيرها فهو حرام وإن كان من غيرها إليها فواجب . فأجابه المحقق في الحال: بل منها إليها ! فسكت الطوسي ، ثم ألف المحقق في ذلك رسالة وأرسلها إليه فاستحسنها ، وقد أوردها ابن فهد في المهذب . (معجم رجال الحديث: ٥/١٠).

وقال السيد الأمين في أعيان الشيعة:٩/ ٤١٨: «الإستحباب المذكور مبني على أن الكعبة المعظمة هي قبلة القريب والحرم قبلة البعيد ، والحرم عن يسار الكعبة ثمانية أميال وعن يمينها أربعة أميال فإذا انحرف العراقي إلى جهة يساره لم يخرج عن سمت القبلة لاتساع المسافة فيها يستقبل ، فالانحراف اليسير إلى بعض جهاتها لا يخرج عنها بل يكون منها إليها ».

كان العلامة الحلي يومها في مقتبل عمره ، وقد أعجب نصير الدين بنبوغه ، ولما سئل بعد زيارته عما شاهده قال: رأيت خِرِّيتاً (خبيراً) ماهراً ، وعالماً إذا جاهد فاق . يقصد المحقق الحلى والعلامة الحلى رحمها الله. (أعيان الشيعة: ٥٩٦٠).

# ٢- دراسة العلامة عند المحقق الطوسي أَلَيْكُ

ولد العلامة الحلي فلك في سنة ست مئة وبضع وأربعين، وقيل شهان وأربعين. وكان بجئ نصير الدين أسيراً مع الطاغية هلاكو سنة ١٥٥٥، لكنه زار الحلة بعد ذلك عندما جاء الى العراق ليتفقد أوضاعه، قال العلامة فلك : لاوكان الشيخ الأعظم خواجة نصير الدين محمد الطوسي فلك وزير هلاكو خان، فأنفذه إلى العراق فحضر الحلة فاجتمع عنده فقهاء الحلة... فأشار إلى الفقيه نجم الدين جعفر بن سعيد، وقال: من أعلم هؤلاء الجهاعة؟ فقال له: كلهم فاضلون علماء إن كان واحد منهم مبرَّزاً في فن كان الآخر مبرزاً في فن آخر، فقال: من أعلمهم بالأصولين؟ فأشار إلى والدي سديد الدين يوسف بن المطهر وإلى الفقيه مفيد الدين بن محمد بن جهيم فقال: هذان أعلم الجهاعة بعلم الكلام وأصول الفقه». (جمع الفائدة:١/١١، وطرائف المقال: ١/٢٤٢).

وقال ابن كثير في النهاية:١٢/ ٢٨١: ﴿ وفيها (٦٦٢) قدم نصير الدين الطوسي إلى بغداد من جهة هو لاكو ، فنظر في الأوقاف وأحوال البلد..».

فيكون عمر العلامة يومها خمس عشرة سنة أو أكثر، ويكون وصف نصير الدين له بأنه: «عالم إذا جاهد فاق» شهادة بنبوغه المبكر، فكان على صغر سنه ثاني شخصية جذبت نظره، بعد خاله المحقق الحلي فَاتَكُنْ .

وانفرد الحر العاملي رَهِ الله إن الطوسي درس الفقه على العلامة . قال في أسل الأمل: ٢/ ٨١: «الشيخ العلامة جمال الدين أبو منصور الحسن بن يوسف بن على

بن المطهر الحلي . فاضل عالم ، علامة العلماء ، محقق مدقق ، ثقة ثقة ، فقيه محدث متكلم ماهر ، جليل القدر عظيم السأن رفيع المنزلة ، لا نظير له في الفنون والعلوم العقليات والنقليات ، وفضائله ومحاسنه أكثر من أن تحصى . قرأ على المحقق الحلوسي في الكلام وغيره من العقليات ، وقرأ عليه في الفقه المحقق الطوسي . وقرأ العلامة أيضاً على جماعة كشيرين جداً من العامة والحاصة ». انهن .

ولو صح ما ذكره الحر العاملي على المعقق الطوسي كان يـذاكر العلامة في مسائل الفقه، لأن شغله في أواخر حياته في الفلك والرياضيات، كان أكثر منه في الفقه. أما دراسة العلامة على نصير الدين فكانت في أواخر حياته ، عندما سكن في بغداد ، ويدل عليه قول العلامة فَاتَى في إجازته لبني زهرة: «ومن ذلك جميع ما

بغداد، ويدل عليه قول العلامة فَاتَحُ في إجازته لبني زهرة: «ومن ذلك جميع ما صنفه الشيخ السعيد المعظم خواجة نصير الملة والحق والدين محمد بن الحسن الطوسي قدس الله روحه، وقرأه ورواه، عني عنه، وكان هذا الشيخ أفضل أهل عصره في العلوم العقلية والنقلية، وله مصنفات كثيرة في العلوم الجحمية والأحكام الشرعية على مذهب الإمامية، وكان أشرف من شاهدناه في الأخلاق نور الله ضريحه. قرأت عليه إلهيات الشفا لأبي علي بن سينا، وبعض التذكرة في الهيئة تصنيفه، ثم أدركه الموت المحتوم قدس الله روحه ٤ . (البحار:٤٠/١٠٤).

لاحظ المكانة الخاصة لنصير الدين عند العلامة ، فقد ذكره قبل خاله المحقـق الحـلي، وقال عنه: «هو أستاذ البشر والعقل الحادى عشر». (اعيان الشيعة:8/ ٤١٤).

بل صرح بأفضليته على خاله في علم الهيئة وربها مطلقاً فقالﷺ: ﴿وأهل هــذا العلــم

(علم الهيئة) في هذا العصر قليل جداً ، ورأيناه منحصراً في خالي الذي ما سمح الزمان بمثله ، بعد نصير الملة والدين ». (جمع الفائدة: ٢٧/١). ويبدو أن العلامة شرح كتاب التجريد لأستاذه قبل تلك الفترة .

## ٣- العلامة الحليهُ لَأَنَّكُ خليفة المحقق الطوسيهُ لَأَنَّكُ

استطاع المرجع نصير الدين الطوسي أن يربي عدداً كبيراً من النوابغ والعباقرة ، في الطب والفلك والرياضيات والإدارة والسياسة والفقه ، اغترفوا من بحر علمه وتوجيهه وخبرته، وقاموا بأدوار عظيمة في إغناء ثقافة المسلمين وحياتهم، فساعد ذلك على جبران خسارة المسلمين من الغزو المغولي والظلم العباسي.. لكن أهم شخصية أشبهته وجسدت خطه ، كان تلمياه العلامة الحيافيني فكان جديراً بلقب "خليفة نصير الدين الطوسي فَلَيَّ " وقد واصل مابدأه أستاذه فركز جهده على العمل العقائدي مع الشخصيات القيادية المغولية ، فزرع فيهم عقيدة التشيع والولاية لأهل البيت علي التي تعطي صاحبها احترام الإنسان وقبول الرأي الآخر ، وروح العمل والعمران .

وساعد على ذلك أن العلامة درس على المحقق الطوسي في مرحلة أوج عبقريته وتجاربه ، فاستفاد من علمه وخبراته ، وطبيعي أن يكون هولاكو وأولاده عرفوا إعجاب نصير الدين به ، وثقته بعقله وعلمه وتقواه ، وأن يكون عرَّفه لهم بأنه خليفته المطلق ، أما الآخرون فهم خلفاء نسبيون له .

#### ٤- السلطان المغولي يتشيع ويدعو للمذهب الشيعي

نبدأ بشهادة ابن بطوطة لأنه سني متعصب ، عاش مع عوام الناس وكتب آراءهم ، قال في رحلته ١٤٩/١: «كان ملك العراق السلطان محمد خدابنده قد صحبه في حال كفره فقيه من الروافض الإمامية يسمى جمال الدين بن مطهر ، فلما أسلم السلطان المذكور وأسلمت بإسلامه التتر ، زاد في تعظيم هذا الفقيه فزين له مذهب الروافض وفضله في غيره ، وشرح له حال الصحابة والخلافة وقرر لديه أن أبا بكر وعمر كانا وزيرين لرسول الله (ص) وأن علياً ابن عمه وصهره فهو وارث الخلافة ، ومثّل له ذلك بها هو مألوف عنده من أن الملك الذي بيده إنها هو إرث عن أجداده وأقاربه ، مع حداثة عهد السلطان بالكفر وعدم معرفته بقواعد الدين (!) .

فأمر السلطان بحمل الناس على الرفض ، وكتب بذلك إلى العراقين وفارس وأذربيجان وأصفهان وكرمان وخراسان ، وبعث الرسل إلى البلاد ، فكان أول بلاد وصل إليها بغداد وشيراز وأصفهان ، فأما أهل بغداد فامتنع أهل باب الأزج منهم وهم أهل السنة ، وأكثرهم على مذهب الإمام أحمد بن حنبل وقالوا: لا سمع ولا طاعة ، وأتوا المسجد الجامع في يوم الجمعة ومعهم السلاح وبه رسول السلطان ، فلم اصعد الخطيب المنبر قاموا إليه وهم اثنا عشر ألفاً بسلاحهم ، وهم حماة بغداد والمشار إليهم فيها ، فحلفولله أنه إن غير الخطبة المعتادة ، إن زاد فيها أو نقص منها فإنهم قاتلوه وقاتلوا رسول الملك ، ومستسلمون بعد ذلك لما شاءه الله ! وكان السلطان أمر بأن تسقط أسهاء الخلفاء

وسائر الصحابة من الخطبة ولا يذكر إلا إسم عليٌّ ومن تبعه كعمار رضي الله عنهم ، فخاف الخطيب من القتل وخطب الخطبة المعتادة !

وفعل أهل شيراز وأصفهان كفعل أهل بغداد ، فرجعت الرسل إلى الملك فأخبروه بها جرى في ذلك ، فأمر أن يؤتى بقضاة المدن الثلاث ، فكان أول من أي به منهم القاضي مجد الدين قاضي شيراز ، والسلطان إذ ذاك في موضع يعرف بقراباغ وهو موضع مصيفه ، فلها وصل القاضي أمر أن يرمي به إلى الكلاب التي عنده وهي كلاب ضخام في أعناقها السلاسل مُعدة لأكل بني آدم ، فإذا أوتي بمن يسلط عليه الكلاب جعل في رحبة كبيرة مطلقاً غير مقيد ، ثم بعثت تلك الكتاب عليه ، فيفر أمامها ولا مفر له ، فتدركه فتمزقه وتأكل لحمه !

فلها أرسلت الكلاب على القاضي مجد الدين ووصلت إليه بصبصت إليه وحركت أذنابها بين يديه ولم تهجم عليه بشئ! فبلغ ذلك السلطان فخرج من داره حافي القدمين فأكبَّ على رجلي القاضي يقبلها وأخذ بيده وخلع عليه جميع ما كان عليه من الثياب، وهي أعظم كرامات السلطان عندهم، وإذا خلع ثيابه كذلك على أحد كانت شرفاً له ولبنيه وأعقابه، يتوارثونه ما دامت تلك الثياب أو شئ منها، وأعظمها في ذلك السراويل.

ولما خلع السلطان ثيابه على القاضي مجد الدين أخذ بيده وأدخله إلى داره، وأمر نساءه بتعظيمه والتبرك به، ورجع السلطان عن مذهب الرفض وكتب إلى بلاده أن يُقرَّ الناس على مذهب أهل السنة والجماعة، وأجزل العطاء للقاضي وصرفه إلى بلاده مكرماً معظماً، وأعطاه في جملة عطاياه مائة قرية من قرى جمكان

وهو خندق بين جبلين طوله أربعة وعشرون فرسخاً يشقه نهر عظيم ، والقرى منتظمة بجانبيه ، وهو أحس موضع بشيراز ، ومن قراه العظيمة التي تـضاهي المدن قرية مَيْمَنْ وهي للقاضي المذكور ؟ ! انتهى.

أقول: هذا النص يدل على أن تشيع السلطان كان له وقعٌ شديد على الحنابلة المتعصبين، فباب الأزجّ محلتهم في بغداد . (السمعاني:١٩٥١، ولباب ابن الأثير:١/٥٥).

لكن هؤلاء الحنابة المجسمة أعداء السنة والشيعة معاً ، قال في الكامل: ٩ / ٥٥١. «ولما سار الملك الرحيم عن بغداد كثرت الفتن بها ، ودامت بين أهل باب الأزج والأساكفة وهم السنية ، فأحرقوا عقاراً كثيراً » .

ووصف ابن كثير علاقتهم السيئة بسنة بغداد، فقال في النهاية:١٩٧/١٢: «منصور أبو المعالي الجيلي القاضي الملقب سَيْدَلَة ، كان شافعياً في الفروع أشعرياً في الأصول ، وكان حاكماً بباب الأزج ، وكان بينه وبين أهل باب الأزج من الحنابلة شنآن كبير (بغض) سمع رجلاً ينادي على حمار له ضائع ، فقال: يدخل الأزج ويأخذ بيد من شاء ا وقال يوماً للنقيب طراد الزينبي: لو حلف إنسان أنه لا يرى إنساناً فرأى أهل باب الأزج لم يحنث... ولهذا لما مات فرحوا بموته كثيراً ؟! وكان أثمة الحنابلة في باب الأزج من العجم ، فغي تاريخ الذهبي ٢٩٠/٣٩: «قال ابن السمعاني: أبو محمد عبد القادر فخر أهل جيلان إمام الحنابلة وشيخهم في عصره ، فقيه صالح دين ، كثير الذكر دائم الفكر سريع الدمعة ، تفقه على عصره ، فقيه صالح دين ، كثير الذكر دائم الفكر سريع الدمعة ، تفقه على المخرمي ، وصحب الشيخ حماد الدباس ، قال وكان يسكن باب الأزج في المدرسة التي بنوا له ، مضيت يوماً لأودع رفيقاً لي ، فلما انصر فنا قال لي بعض من

كان معي: ترغب في زيارة عبد القادر والتبرك به؟ فمضينا ودخلت مدرسته وكانت بكرة ، فخرج وقعد بين أصحابه وختموا القرآن ، فلها فرغنا أردت أن أقوم فأجلسني وقال: حتى نفرغ من الدرس ، وألقى درساً على أصحابه ما فهمت منه شيئاً! وأعجب من هذا أن أصحابه قاموا وأعادوا ما درس لهم ، فلعلهم فهموا لإلفهم بكلامه وعبارته ٤. انتهى.

وبهذا تعرف أن ابن بطوطة أخذ كلامه من مبالغات الحنابلة وخيالاتهم! وقد زاد عليه الصفدي ، فاخترع أن الله قد أمات السلطان بسبب ذلك!

قال في الوافي:١٢٩/٢: «فعوجل بعد يـومين بهيـضة مزعجـة داواه الرشـيد فيهـا بمسهل منظف فخارت قواه ، وتوفي في رمضان سنة ست عشرة وسبع ماية ).

ولم ينتبه واضعوا الرواية التي اعتمدها الصفدي وغيره ، الى أن مرسوم السلطان كان في سنة ٧٠٧ ، ووفاته سنة ٧١٧ ، وأن مدة يومين لاتكفي لطبع أسهاء الأثمة يطيرها الى جنوب لبنان وينظم شاعرهم قصيدة في مدح السلطان ، كها روى الصفدي نفسه !

ولا تكفي لتأليف العلامة كتابه منهاج الكرامة سنة٧٠٩، ثـم ينتـشر ذلـك في البلاد والمعاهد، ويتخوف منه ابن تيمية، ويرفع عقيرته بالويل والثبور!

ونشكر الله تعالى أن ابن كثير كشف بـدون قـصد ، زيـف روايـة ابـن بطوطـة والصفدي ، عن بطولة حنابلة بغداد والإنتقام المزعوم من السلطان !

قال في النهاية:١٤/١٤: ﴿ وفيها (سنة ٧٠٩) أظهر ملك التتر خربندا الرفض في بلاده

وأمر الخطباء أن لا يذكروا في خطبتهم إلا على بن أبي طالب وأهل بيته، ولما وصل خطيب باب الأزج إلى هذا الموضع من خطبته بكى بكاءاً شديداً وبكى الناس ععه ونزل ولم يتمكن من إتمام الخطبة، فأقيم من أتمها عنه وصلى بالناس ال

كها كذَّب ابن كثير مقولة إن السلطان تراجع عن مرسومه ومذهبه ، فقال في ١٤٠/ ٧٧: «ثم تحول إلى الرفض وأقام شعائره في بلاده ، وحظي عنده الشيخ جمال الدين بن مطهر الحلي تلميذ نصير الدين الطوسي ، وأقطعه عدة بلاد . ولم يزل على هذا المذهب الفاسد إلى أن مات ٤ انتهى.

فالصحيح أن السلطان المغولي تشرَّف بمذهب أهل البيت بالله على يد العلامة الحلي وَ الله و الله و الله و الله و المخلف و الله و الل

أما ماذكروه من جيش الحنابلة في باب الأزج، وقيصة قياضي شيراز وكلاب السلطان، إنها هو تخيلات الحنابلة أجداد الوهابية !

#### ٥- ١١ذا تشيع السلطان محمد خدابنده ؟

ذكروا ثلاثة أسباب لتشيع السلطان قازان وأخيه محمد خدابنده:

الأول: أن السلطان طلق زوجته بالثلاث وندم ، فأفتى لـ ه فقهـاء المـذاهب بـأن طلاقه صحيح وأنها تحرم عليه حتى تنكح زوجاً غيره .

فأرشدوه الى العلامة الحلية تكئ فأحضره وناظر الفقهاء وأثبت لهم بطلان

الطلاق لأنه بـلا شـهود وشروط، ولأن الطلاق بـالثلاث لايقـع إلا طلاقــاً واحداً..الغ.

والثاني: أن السلطان زار قبر أمير المؤمنين الشَّيْد ورأى مناماً في النجف، فدفعه ذلك الى البحث عن مذهب التشيع، فأعجبه وانتمى اليه.

والثالث: أن السلطان غازان خان كان سنة ٧٠٧ في بغداد ، فاتفق أن سيداً علوياً صلى الجمعة مع السنة ثم صلى الظهر منفرداً فقتلوه ! فشكا ذووه إلى السلطان فتألم له وغضب من قتل رجل من أولاد الرسول على السبب أنه أعاد صلاته ا فأخذ يبحث عن المذاهب ، وكان في أمرائه جماعة شيعة منهم الأمير طرمطار بن مانجو بخشي ، وكان في خدمة السلطان من صغره وله وجه عنده ، فرغّبه في التشيع فدخل فيه، واهتم بالسادة وعهارة مشاهد الأثمة عليها أملاكاً كثيرة ، وكذا في إصفهان وكاشان وسيواس روم ، وأوقف عليها أملاكاً كثيرة ، وكذا في مشهد أمير المؤمنين عليه ، وقد بقيت بعض آثاره الى الآن . وبعد أن توفي سنة ٧٠٧ ، خلفه أخوه خدابنده ، وأعلن تبنيه لمذهب الشيعي .

ومصدر هذه الروايات الثلاثة كتاب ذيل جامع التواريخ، للمؤرخ الحافظ آبرو الخوافي ، وبعضهم نقلها عن مخطوط : الـكالي المنتظمة. (راجع: خاتمة المستدك: ٢٠٣/ ٥٠١ ، ومقدمة قواعد الأحكام).

قال في الذريعة: ٤٩/١٠: وذيل جامع التواريخ رشيدي، الذي ألف الوزير رشيد الدين فضل الله الطبيب وزير غازان ثم الشاه خدابنده ، إلى أن قتل ٧١٧، وانتهى تاريخه إلى وفاة غازان في ٧٠٣ ، فذيَّله المؤرخ الشهير حافظ أبرو ، شهاب الدين عبد الله بن لطف الله بن عبد الرشيد الخوافي الخراساني المولود حدود ٧٦٣ وكان مع الأمير تيمور في حروبه في ٧٨٨ بأمر شاهرُخ ، وفي ٧٨٠ أمره السلطان شاهرُخ بتأليف هذا الذيل ، فألحق بتاريخ الرشيدي من ٧٠٠ إلى ٧٩٠ ، وتوفي حافظ أبرو ٩٣٤ وطبع الذيل مع مقدمة وتعليقات للدكتور خان بابا البياني في ١٣١٧... وذكر فيه: أن أول من تشيع من المغول السلطان غازان ، ومنشؤه قتل العلوي ببغداد في ٧٠٧ ، لأجل صلاة الجمعة . قال: وكان شيعياً إلى أن توفي . وكذا ذكر سبب تشيع أخيه السلطان خدابنده وأتباعها ) . انتهى.

أقول: الظاهر أن السلطان خدابنده وَالله وأخاه قازان تعرفا على مـذهب التشيع وأحباه واعتنقاه ، كما نص الشيخ البهاشي اللهائي وغيره .

قال في توضيح المقاصد/ ٢٧: «فيه (شهر شوال) سنة ثلاث وسبع مائة توفي السلطان محمود غازان ، وكان له ميل تام إلى التشيع ، ولكنه لم يتمكن من إظهاره ، وإنها أظهر أخوه السلطان محمد شاه خدابنده ، أنار الله برهانه ٤ .

وفي الذريعة:٣/ ٢٧٠: • وحكى القاضي في مجالس المؤمنين عن تاريخ غازاني سبب استبصار الأخوين السلطان محمود غازان وشاه خدا بنده محمد ، وإثبات تشيعها وولائها لأهل البيت عليه ، بنوع يظهر منه ارتضاؤه لطريقتها .

وفي مقدمة مختلف السيعة: ١١١ ( : (فت شيع الملك (قازان) وبعث إلى البلاد والأقاليم حتى يخطبوا للاثمة الإثني عشر مبيئة في الخطبة ويكتبوا أساميهم عليه في المساجد والمعابد. والذي في أصبهان موجود الآن في الجامع القديم الذي كتب في زمانه في ثلاث مواضع، وعلى منارة دار السيادة التي تممها سلطان محمد

بعد ما أحدثها أخوه غازان أيضاً موجود. وفي محاسن أصفهان أن ابتداء الخطب كان بسعي بعض السادات إسمه ميرزا قلندر، ومن المعابد التي رأيت معبد بير بركان الذي في لنجان بني في زمانه، الأسامي موجودة الآن، وكذا في معبد قطب العارفين نور الدين عبد الصمد النطنزي الذي له نسبة إليه من جانب الأم موجود الآن؟ (بجالس المومنين:٢١/٣٦ عن تاريخ الحافظ آبرو، وتحفة العالم:١٧٦/١ وخاقة المستدرك:٢٠١، وإحقاق الحق:١٧٦/١ و، وأعيان الشيعة:٥٠/٠٠، وغيرها).

فمجالس المناظرة التي كانت تجري بحضور السلطان ، أو كان يعقدها ويدعو اليها العلامة للله وفقهاء المذاهب الأربعة ، كانت عملاً مقصوداً لتكون مبرراً لإعلان تشيعه ، وإصدار مرسومه السلطاني بذلك .

وذكرت الروايات عدة مناظرات لها علاقة بإعلان السلطان تشيعه ، شارك فيها من الشيعة العلامة الحلي وتاج الدين الآوي ، ومن السنة قاضي القضاة نظام الدين عبد الملك المراغي الشافعي ، وله تآليف في المعقول ، وابس صدر جهان الحنفي البخاري ، وقطب الدين الشيرازي ، وعمر الكاتبي القزويني ، وأحمد بن عمد الكيشي ، وركن الدين الموصلي . وذكروا أن ابن العلامة "فخر المحققين" كان شاباً في العشرينات من عمره ، وحضر مع والده .

أما مواد هذه المناظرات فذكرت الروايات منها: أن العلام مَرَّطُكِنَّ دخـل الى مجلـس السلطان ، وأخذ حذاءه بيده ، وجلس قرب السلطان !

فقال الفقهاء للسلطان: ألم نقل لك إنهم ضعفاء العقول ؟! فقال الملك: سلوه ما فعل؟ فقالوا له: لأى شئ أخذت نعلك معك وهذا عما لا يليق؟! فصاحت الحنفية: متى كان أبو حنيفة في زمن النبي ! لقد ولد بعد مائة سنة من وفاة النبيءً الله !

فقال: نسيت لعله كان السارق الشافعي!

فصاحت الشافعية وقالوا: كان تولد الـشافعي في يموم وفياة أبي حنيفية وكـان نشوؤه في المائتين من وفاة رسول الله عليه !

فقال: لعله كان مالك! فقالت المالكية بمثل ما قالته الحنفية .

فقال: لعله كان أحمد بن حنبل! فقالوا بمثل ما قالته الشافعية .

فتوجه العلامة إلى الملك فقال: أيها الملك علمت أن رؤساء المذاهب الأربعة لم يكن أحدهم في زمن رسول الله على ولا في زمن الصحابة! فهذه إحدى بدعهم أنهم اختاروا من مجتهديهم هؤلاء الأربعة، ولو كان منهم من كان أفضل منهم بمراتب لا يجوِّزون أن يجتهد بخلاف ما أفتاه واحد منهم.

فقال الملك: ما كان واحد منهم في زمن رسول الله والصحابة؟!

وعلى أي حال فالطلاق الذي أوقعه الملك باطل لأنه لم تتحقق شروطه ، لأن الله يقول: فَأَمْسِكُوهُنَّ مِمَعْرُوفِ أَوْ فَارِقُوهُنَّ مِمَعْرُوفِ وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ، فهل فعله الملك بمحضرهما؟ قال: لا...الخ. كها ذكرت الروايات: أن العلامة خطب بعد انتصاره في المناظرة ، فيصلى على النبي والأثمة الإثني عشر على النبي والأثمة الإثني عشر على غير الأنبياء ؟ الدليل على جواز الصلاة على غير الأنبياء ؟

فقرأ العلامة في جوابه مباشرة قوله تعالى: الَّذِينَ إذا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَـالُوا إِنَّـا للهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ. أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ المُهْتَدُونَ .

فقال الموصلي: فأي مصيبة أصابت علياً وأولاده ليستوجبوا بها الصلاة؟

فذكر له العلامة مصائبهم المشهورة ، وقال: وأي مصيبة أعظم عليهم أن من ذراريهم ويقصد الموصلي، من يرجح عليهم المنافقين الجهال المستوجبين للعنة والنكال! فتعجب الحاضرون من قوة جواب العلامة ، وضحكوا على الموصلي .

هذا، وقد اعتمد السيد رضا الصدر و قد مقدمته لطبعة نهج الصدق، على رواية تقول إن السلطان خدابنده أصيب بصدمة من تناقضات المذاهب وبعض فتاويها، فبقي متحيراً في اختيار المذهب ثلاث سنوات، فاقترح عليه أحد أمرائه المسمى طيمطاز اختيار مذهب الشيعة، لأن الملك غازان كان أعقل أهل زمانه وأكملهم وقد اختار مذهب الشيعة، فلم يعجب الشاه كلامه وطلب من العلامة أن يؤلف له كتاباً في التشيع فكتب له (نهج الحق وكشف الصدق) و(منهاج الكرامة) وزاره في عاصمته السلطانية وأهداهما له، وجرت هناك مناظراته مع علماء المذاهب.

لكن الأصح أن السلطان خدابنده وأسرته كانوا قبل ذلك شيعة ، كما قدمنا .

وذكر السيد الأمين في أعيان الشيعة: ٣٩٩/ ، أنه توجد مؤشرات على أن المناظرة جرت في بغداد ، ونقل عن الروضات أن العلامة قال: «كان في القرب والمنزلة عند السلطان المذكور بحيث كان لا يرضى أن يفارقه في حضر ولا سفر، بل نقل أنه أمر له ولتلاميذه بمدرسة سيارة من الخيام المعمولة من الكرباس الغليظ تنتقل بانتقاله أينها سافر معه ، يدل على ذلك ما وجد في آخر بعض مؤلفاته أنه وقع الفراع منه في المدرسة السيارة السلطانية في كرمانشاهان » .

وأضاف السيد الأمين: ﴿ وفي مدة إقامته في صحبة السلطان المذكور ، ألف له عــدة كتب مثل كتاب منهاج الكرامة ، وكتــاب كــشف الحــق ، ورســالة نفــي الجــبر ، ورسالة حكمة وقوع النسخ ، التي سأله عنها السلطان .

وأكمل هناك الألف الأول من كتاب الألفين. قال في مقدمة كشف الحق: وامتثلت فيه مرسوم سلطان وجه الأرض ، الباقية دولته إلى يوم النشر والعرض سلطان السلاطين ، خاقان الخواقين مالك رقاب العباد وحاكمهم ، وحافظ أهل البلاد وراحمهم ، المظفر على جميع الأعداء ، المنصور من إله السماء ، المؤيد بالنفس القدسية والرياسة الملكية ، الواصل بفكره العالي إلى أسنى مراتب المعالي ، البالغ بحدسه الصائب إلى معرفة الشهب الثواقب ، غياث الحق والدين الجايتو خدا بندا محمد ، خلد الله ملكه إلى يوم الدين ، وقرن دولته بالبقاء والنصر والتمكين ، وجعلت ثواب هذا الكتاب واصلاً اليه ، أعاد الله بركاته عليه بمحمد وآله الطاهرين ، صلوات الله عليهم أجمين .

وقال في أول منهاج الكرامة: فهذه رسالة شريفة ومقالة لطيفة ، إلى أن قال:

خدمت بها خزانة السلطان الأعظم... في آخر الموجود من كتاب الألفين: فهذا آخر ما أردنا إيراده في هذا الكتاب وذلك في غرة رمضان المبارك سنة ٧١٧، وكتب حسن بن مطهر ببلدة جرجان في صحبة السلطان الأعظم غياث الدين عمد أو لجايتو خلد الله ملكه... وصنف في سفره ذلك الرسالة السعدية ، ولعله ألف في سفره ذلك الرسالة التي في جواب سؤالين سأل عنها الخواجة رشيد الدين فضل الله الطبيب الهمذاني وزير غازان ، الذي اجتمع به في ذلك السفر الآي ذكرها في مؤلفاته ....

# ٦- الوجه الشرعي لتعظيم العلامة للسلطان المغولي

الوجه الشرعي أن باب التقية الواسع ، وقد أحلها الله تعالى لأنبيائه على السلطان، فمن الإمام الصادق علية قال: «التقية من دين الله ؟قال: إي والله من دين الله ، ولقد قال يوسف: آيّتُها الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ، والله ما كانوا سرقوا شيئاً ! ولقد قال إبراهيم: إِنِّي سَقِيمٌ ، والله ما كان سقياً. وعنه عليه قال: ما بلغت تقية أحد تقية أصحاب الكهف ، إنْ كانوا ليشهدون الأعياد ويشدون الزنانير (نها الصلبان) فأعطاهم الله أجرهم مرتين ، (الكافي: ٢٧/٢١)

يضاف الى ذلك أن هدف العلامة من تبجيله وتعظيمه ، تشجيع السلطان على تبني المذهب الحق ، وأن تأخذ كتبه طريقها بمراسيم سلطانية الى المراكز العلمية ولهذا أهدى عدداً منها الى خزانة السلطان ، فأخذت صفة الرسمية في معاهد الدولة. ومنها ما ألفه بطلب السلطان نفسه ، فكان طبيعياً أن يهديه الى خزانته .

#### ٧- مضمون مرسوم السلطان محمد خدابنده وأبعاده

شمل مرسوم السلطان بتبني مذهب التشيع: العراق بكامله والخليج واليمن ، وإيران ، وما وراء النهر أي بلاد آسيا الوسطى ، وتركيا التي كانت تسمى بـلاد الروم . وقد أصدره في أول توليه السلطة استكهالاً لعمل أخيه السلطان قازان .

ولم تذكر المصادر نص المرسوم ، بل ذكرت أنه أمر بحذف إسم أبي بكر وعمر من خطبة الجمعة ، أي ما كان فرضه المنصور العباسي على المسلمين ! وأن يذكر بدله إسم علي والأثمة الأحد عشر من ولده عليه ، فشارت ثائرة أتباع الخلافة ورفعوا عقيرتهم بأنه بدعة في الدين ، وصاحوا وناحوا ! مع أنه ليس أكثر من استبدال إسم صحابين بأسهاء العترة النبوية الذين هم صحابة وأهل بيت عليه .

والأمر الثاني، الذي ذكرته المصادر من عمل السلطان خدابنده، أنه كتب أسماء الأثمة الإثنى عشر على على العملة الذهبية والفضية.

والأمر الثالث، أنه أنشأ في عدد من المناطق داراً باسم (دار السيادة) لخدمة السادة من ذرية النبي المنافئة على وفاطمة النافئة ، وهي مؤسسات اجتماعية تهتم بمعيشتهم ، وحل مشاكلهم ، وتعليمهم .

والأمر الرابع ، أنه أعاد (حَيَّ على خير العمل) الى الأذان ، وهذه الفقرة لها أهمية وتاريخ ، فقد حذفها عمر بن الخطاب من الأذان وهدد من يقولها ، وأصرَّ عليها أهل البيت عليمة وشيعتهم عبر العصور ، حتى صارت علامة للشيعة الإمامية والزيدية ، وشعاراً للثورة على نظام الخلافة ، ولذا خصصناها بعنوان !

والأمر الخامس ، أن السلطان عمَّمَ مصادر مذهب أهل البيت عِلَيْهُ ونشر كتب عليائه ، خاصة نصير الدين الطوسي والعلامة الحلي ، وقد نص المؤرخون على أن كتب العلامة الحلي فكن دُرُّست في حياة مؤلفها ، وهذا نادراً ما يحصل .

قال الصفدي في الوافي: ١٣/ ٥٤: ﴿ الحسن بن يوسف بن المطهر الإمام العلامة ذو الفنون ، جمال الدين ابن المطهر الأسدي الحلي المعتزلي (!) عالم الشيعة وفقيههم صاحب التصانيف التي اشتهرت في حياته ! تقدم في دولة خربندا تقدماً زائداً ، وكان له مماليك وإدارات كثيرة وأملاك جيدة ، وكان يصنف وهو راكب! شرح ختصر ابن الحاجب ، وهو مشهور في حياته ٤ . انتهى.

وأول كتاب اشتهر في حياة مؤلفه كتاب تجريد الإعتقاد للمحقق الطوسي فَكَنَّ روقد شرحه علماء من مذاهب مختلفة ، ثم اشتهر كتاب العلامة الحلي فَكَنَّ شرح ابن الحاجب في أصول الفقه، وفرض نفسه بسرعة للتدريس في مدارس المذاهب الأربعة في مختلف البلاد ، ثم اشتهر كتابه منهاج الكرامة الذي أثار حفيظة المتعصبين كابن تيمية ، فرد عليه بكتاب سماه الرد على الرافضي ، ثم سموه له بعد مدة طويلة: منهاج السنة ! ولا بدأن مصادر مذهب أهل البيت كالكافي ، وكتب الفقه ، وسيرة النبي بظي والأثمة بشير ، قد انتشرت في أنحاء البلاد يومذاك .

أما ما عدا ذلك من الأوضاع الثقافية والدينية فلم تمسه السلطة الشيعية ، بل أبقت المدرسة النظامية والمستنصرية وبقية المؤسسات السنية بأيدهم كها كانت ، حتى أنها لم تضف اليها تدريس المذهب الشيعي! وأبقت جهاز القضاء كها كان ، لكن منعت فرض قضاة سنة على مناطق الشيعة .

### ٨- أضواء على حذف ذكر الشيخين من خطبة الجمعة

وقد خضع القرشيون مضطرين فيصلوا على النبي وآلـ مَنْ في صلاتهم ، لكنهم ابتدعوا في غيرها قَرْنَ زعمائهم بالنبي علله ، وبذلك رفعوا شعار: صحابة النبي ، مقابل شعار النبي: أهل بيتي وعترق بيلله !

ثم أمر معاوية أن يذم الخطيب في صلاة الجمعة علي بن أبي طالب وأولاده علي الله وأولاده عليه ويلعنهم ، فطبق المسلمون ذلك سنين متهادية ، واعتبره بعضهم سنة كسنة النبي التي محتى جاء عمر بن عبد العزيز في مطلع القرن الثاني غالغي مرسوم معاوية ، لكنه توفي مسموماً واستمر اللعن الى آخر دولة بني أمية !

وبعد نجاح الثورة العباسية ، اختلف المنصور العباسي مع حلفائه الحسنيين فثاروا عليه ، فأراد أن يغيظ العلويين ويرغم أنفهم وأنف نفسه كها قال! فأمر بمدح أبي بكر وعمر في خطبة الجمعة والدعاء للخليفة!

وكان ذلك في القرن الثاني، وصار سنة الى أن أبطله مرسوم السلطان محمد خدابنده! قال العلامة الحلي تشكل في كتاب بهج الحق/ ٤٤٩: ﴿ ذهبت الإمامية إلى أن الجمعة يجوز فعلها في الصحراء مطلقاً . وقال أبو حنيفة: لا يجوز إلا في نفس المصر أو في موضع يصلى فيه العيد . وقال مالك: لا تصح الجمعة إلا في الجامع .

وقد خالفا عموم القرآن. وقد ظهر من هذه المسائل للعاقل المنصف أن الإمامية أكثر إيجاباً للجمعة من الجمهور، ومع ذلك يشنعون عليهم تركها حيث إنهم لم يجوزوا الإنتهام بالفاسق ومرتكب الكبائر والمخالف في العقيدة الصحيحة، وأنهم لا يجوزون الزيادة في الخطبة التي خطبها النبي علله وأصحابه والتابعون للي زمن المنصور، وقال من في منهاج الكرامة/ ٦٩: فانظر إلى من يغير الشريعة ويبدل الأحكام التي جاء بها النبي علله ويذهب إلى ضد الصواب، معاندة لقوم معينين هل يجوز اتباعه والمصير إلى أقواله؟! مع أنهم ابتدعوا أشياء اعترفوا بأنها بدعة وأن النبي علله قال: كل بدعة ضلالة وكل ضلالة فإن مصيرها إلى النار! وقال عليه ا

ولو رُدُّوا عنها كرهته نفوسهم ، ونفرت قلوبهم ! كذكر الخلفاء في خطبتهم ، مع أنه بالإجماع لم يكن في زمن النبي على ، ولا في زمن أحد من الصحابة والتابعين ، ولا في زمن بني أمية ، ولا في صدر ولاية العباسيين ، بل هو شيئ أحدثه المنصور ، لما وقع بينه وبين العلوية فقال: والله لأرغمن أنفي وأنوفهم وأرفع عليهم بني تيم وعدي ! وذكر الصحابة في خطبته ، واستمرت هذه البدعة الى هذا الزمان ) ! (منهاج الكرامة/ 19).

وقد شهد بعض علمائهم بأن ذكر أبي بكر وعمر في خطبة الجمعة ، بدعة !

قال المقريزي في إمتاع الإسهاع:١١/٦: قال الشيخ محى الدين أبو زكريا النــووي:

واتفقوا على جواز جعل غير الأنبياء (كالصحابة) تبعاً لهم في الصلاة ، ثم ذكر هذه الكيفية وقال: الأحاديث الصحيحة في ذلك ، وقد أمرنا به في التشهد ولم يبزل السلف عليه خارج الصلاة أيضاً . قالوا: ومنه الأثر المعروف عن بعض السلف: اللهم صل على ملائكتك المقربين وأنبيائك المرسلين، وأهل طاعتك أجمعين ، من أهل السهاوات والأرضين . وأجيب: بأن ادعاء الإتفاق غير معلوم الصحة فقد منع جماعة الصلاة على غير الأنبياء عليه مفردة وتابعة كها تقدم ، فمن جعل الإتفاق ؟ وهذا التفصيل الذي ذكرتموه وإن كان معروفاً عن بعضهم في أصلهم بقوله: بل يمنعه . وهب أنا نجوز الصلاة على أتباعه بطريق التبعية له ، فمن أين يجوز إفراد المقرّ أو غيره بالصلاة عليه إستقلالاً ؟!

ودعواكم أن الأحاديث صحيحة في ذلك غير مسلم بها ، فأين تجدون في الأحاديث الصحيحة الصلاة على غير النبي تلك وأزواجه وذريته ، حتى قلتم (والصحابة) ؟ فليس فيها ذكر الصحابة ولا الأتباع!

وكذا قولكم وقد أمرنا به في التشهد ، فيا أمرنا في التشهد إلا بالصلاة عـلى آلـه وأزواجه وذريته فقط ، دون من عداهم ، أوجدونا ولن تجدوه أبداً ، . انتهى.

ولهذا استنكر الحافظ المحدث عبد الله الصديق الغهاري المغربي، على الإمام الوهابي ناصر الألباني وحكم عليه بأنه مبتدعٌ ، لأنه يضيف الصحابة في صلاته على النبي علله ! وكتب رسالة سهاها: القول المقنع في الرد على الألباني المبدع، قال فيها: «وننبه هنا على خطأ وقع من جماهير المسلمين قلد فيه بعضهم بعضاً ، ولم يتفطن له إلا الشيعة ! ذلك أن الناس حين يصلون على النبي بي يك يذكرون معه

أصحابه ، مع أن النبي على حين سأله الصحابة فقالوا: كيف نصلي عليك؟ أجابهم بقوله: قولوا: اللهم صل على محمد وآل محمد . وفي رواية: على محمد وأزواجه وذريته كما صليت على آل إبراهيم . ولم يأت في شئ من طرق الحديث ذكر أصحابه! مع كثرة الطرق وبلوغها حد التواتر! فذكر الصحابة في الصلاة على النبي على النبي المصلاة على النبي ولا المسلام وأيضاً فإن الصلاة حق للنبي ولآله المسلام ولا يحوز! عنهم الكن يترضى عنهم التهي ودوعليه الألباني في مقدمة سلسلة الأحاديث الضعيفة: ١٨/٨، بعدة صفحات لكنه لم يأت بطائل!

### ٩- لماذا اخترع المنصور الترضى على الشيخين في خطبة الجمعة

أسس الحسنيون حركة الثورة على الأمويين ، وبايعهم العباسيون وكانوا أتباعاً لهم ، فقد بايعوا محمد بن عبدالله بن الحسن المثنى على أنه المهدي الموعود! وكان المنصور يأخذ بركابه ويقول: هذا مهدينا!

ثم اتفق العباسيون من وراء ظهر الحسنيين مع قائد الثورة أبي مسلم الخراساني فغضب الحسنيون وثاروا على العباسيين بعد توليهم السلطة بمدة ، واحتلوا اليمن والحجاز والبصرة ، وقاد ابراهيم بن عبدالله بن الحسن سبعين ألف مقاتل نحو الكوفة وكاد يحتلها ، وهيأ المنصور العباسي فرسه للهرب وهو يصيح: أين قول صادقهم ، يقصد الإمام جعفر الصادق الشيخ حيث أخبره بأنه سيحكم !

وشاء الله أن يصيب إبراهيم قائد الجيش الحسني سهمٌ طائر فيقتله ، فانفرط

جيشه وانتصر العباسيون!

عندها فكر المنصور العباسي أن يضرب أبناء على المنتخذ كلهم بمن فيهم الحسينيون، ويأخذ منهم المرجعية الدينية، فيؤسس مذهباً مقابلهم!

ثم صعَّد موقفه ليغيض العلويين عامة ، فتبنى تنقيص مكانة على الله وتضخيم مكانة أبي بكر وعمر ، وقال كلمته المشهورة: «والله لأرغمن أنفي وأنوفهم وأرفع عليهم بني تيم وعدي المرامد وأبي بكر وعمر في الجمعة ! (منهاج الكرامة/ ٦٩).

وبدأ المنصور بنفسه في ذلك فـصـلى الجمعـة ومـدح أبـا بكـر وعمـر في خطبـة الصـلاة ! وأمر مالكاً إمام المذهب بسياسته الجديدة !

«قال مالك: قال لي المنصور: من أفضل الناس بعد رسول الله ؟ فقلت: أبـو
 بكر وعمر . فقال: أصبت ، وذلك رأي أمير المؤمنين ٩. (النهابة ١٣٠/١٠٠).

وكان مالك بعدها يظهر تأسفه ، لأنه خالف سياسة المنصور الجديدة ، وكتب في كتابه الموطأ أحاديث تذم الصحابة ، وهي أحاديث الحوض ، التي تنص على أن الصحابة يدخلون النار ولاينجو منهم إلا مشل هَمَل النعم ، حسب تعبير البخاري! لكن كتاب مالك كان انتشر ولا يمكنه حذف ذم الصحابة منه!

قال الحافظ المغربي في فتح الملك العلي/ ١٥١: «حكي عن مالك أنه قال: ما ندمت على حديث أدخلته في الموطأ إلا هذا الحديث! وعن الشافعي أنه قال: مـا علمنـا في كتــاب مالك حديثاً فيه إزراء على الصحابة إلا حديث الحوض، ووددنا أنه لم يذكره " !

ومعنى ذلك أن العباسيين غيروا سياستهم مئة وثمانين درجة ، وتبنوا سياسة

### ١٠- وصارت بدعة المنصور دينا عند أتباع بني أمية ا

من يومها صار الغلو في أبي بكر وعمر وتنقيص حق أهل البيت عِلَيْمَ ديناً رسمياً تجبر الحكومة الناس عليه ، وتكفّر من لا يوافقها وتهدر دمه !

وقد قتلوا ألوفاً مؤلفة من المسلمين قديهاً وحديثاً من أجل أبي بكر وعمر، وألبسوا قتلهم ثوباً دينياً! وهذا سبب بغضهم للسلطان خدابنده، وتشويههم لشخصيته وهو الله وهو سبب عقدة ابن تيمية من كتاب منهاج الكرامة ومؤلفه العلامة الحلي فَلَيِّ ! قال ابن تيمية في منهاجه ١٦٥/٤: «والرافضة شر من هولاء وهؤلاء (النواصب والخوارج) يبغضون أبا بكر وعمر وعثمان ويسبونهم، بل قد يكفرونهم، فكان ذكر هؤلاء وفضائلهم رداً على الرافضة . ولما قاموا في دولة خدابنده الذي صنف له هذا الرافضي هذا الكتاب، فأرادوا إظهار مذهب الرافضة وإطفاء مذهب أهل السنة والكتاب، وعقدوا ألوية الفتنة وأطلقوا عنان البدعة، وأظهروا من الشر والفساد ما لا يعلمه إلا رب العباد.

وكان مما احتالوا به أن استفتوا بعض المنتسبين إلى السنة في ذكر الخلفاء في الخطبة هل يجب؟ فأفتى من أفتى بأنه لا يجب، إما جهلاً بمقصودهم ، وإما خوفاً منهم وتقية لهم ، وهؤلاء إنها كان مقصودهم منع ذكر الخلفاء ، ثم عوضوا عن ذلك بذكر علي والأحد عشر الذين يزعمون أنهم المعصومون .

فالمفتي إذا علم أن مقصود المستفتي له أن يترك ذكر الخلفاء ، وأن يذكر الإثني عشر وينادي بحي على خير العمل ليبطل الأذان المنقول بالتواتر من عهد النبي ، ويمنع قراءة الأحاديث الثابته الصحيحة عن رسول الله (يقصد في فضل أبي بكر وعمر) ويعوض عنها بالأحاديث التي افتراها المفترون (في مدح أهل البيت على ويبطل الشرائع المعلومة من دين الإسلام ، ويعوض عنها بالبدع المضلة ، ويتوسل بذلك من يتوسل إلى إظهار دين الملاحدة ، الذين يبطنون مذهب الفلاسفة ويتظاهرون بدين الإسلام ، وهم أكفر من اليهود والنصارى ، إلى غير ذلك من مقاصد أهل الجهل والظلم الكائدين للإسلام وأهله ، لم يحل للمفتي ألى هذه المفاسد!

وإذا كان ذكر الخلفاء الراشدين هو الذي يحصل به المقاصد المأمور بها عند مثل هذه الأحوال، كان هذا مما يؤمر به في مشل هذه الأحوال، كان هذا مم يكن من الواجبات التي تجب مطلقاً ولامن السنن التي يحافظ عليها في كل زمان ومكان».

فقد اعترف ابن تيمية بأن ذكر أبي بكر وعمر في خطبة الجمعة من فعل المنصور ولا دليل على تشريعه! لكنه مع ذلك أفتى بأن ذكرهما واجب وإن كان لا أصل له في الدين ، لأجل حفظ (الدين»! (راجع نقد السيد الميلاني لاستدلال ابن تيمية في شرح منهاج الكرامة: ١/ ٣١٦/).

وختاماً ، تدل النكتة التالية على مبالغتهم في فرض الشيخين عبلى عبوام المسلمين ، رواها شيخهم أبو حيان في البصائر والذخائر / ٧١٢، قال: «قال بعبض المغفلين وقد جرى ذكر الصحابة: أنا لا أعرف إلا الشيخين: الله ، والنبي » !

### ١١- الآثار الإيجابية لمرسوم السلطان المغولي بتبني التشيع

كان ذلك المرسوم إنصافاً ضرورياً لمذهب أهل البيت الله ، وإنهاءً لمنعهم من عمارسة مذهبهم وإجبارهم على مذهب الخليفة ! كها كان كسراً للتعتيم العباسي الجائر ، ومنع الأمة من التعرف على أثمة العيرة النبوية ، ومذهبهم وعلومهم وسيرتهم العطرة الله ، وأنهم هم أهل البيت وآل النبي الله المطهرون ، الذين أوصى بهم ، وليس زوجات النبي وبني العباس ، كها أشاع إعلام السلطة !

ولهذا تنفس الشيعة الصعداء، وفرحوا في كافة البلاد كها نص المؤرخون، وقد روى الصفدي في الوافي:٢٩٩/٢، قصيدة ابن الحسام العاملي في تأييد هذا المرسوم، فقال: «السلطان خربندا محمد بن أرغون بن أبغا بن هو لاكو بن جنكز خان المغولي القان غياث الدين خدابندا، معناه عبد الله، وإنها الناس غيروه وقالوا خربندا، صاحب العراق وأذربيجان وخراسان، ملك بعد أخيه غازان وكانت دولته ثلاث عشرة سنة...وكان مسلماً فها زال به الإمامية إلى أن رفَّضوه وغيَّر شعار الخطبة وأسقط ذكر الخلفاء من الخطبة سوى علي رضي الله عنه... ولما تشيع السلطان خدابندا المذكور قال جمال الدين إبراهيم بن الحسام، المقيم بقرية مجدل سلم من بلاد صفد، يمدحه:

 أهدي إلى ملك الملوك دعائي وإذا السورى والسوا ملوكساً غيره هسذا خدابندا عمسد السذى

أكنافها طوعسأ بغسير عنساء عن صارم أو صَعدة سسمراء تغنيك عن جيش ورفع لواء فالنساس بسبن مخافسة ورجساء لا يرهبون المسوت يسوم لقساء رعب يقلقل أنفيس الأعبداء قد عهم في الأموات والأحساء وطبيبه الدارى بخسم الداء تعلو بهمته على الجوزاء ف ق المنابر ألسُنَ الخطاء باسم النبسيّ وسيّد الخلفاء أخسسن بذاك النقش والإسهاء ور فعيتَ قرياهُ على القرياء مُخِزِيكَهَا الرحنُ خسرَ جزاء وورثتَ ملكهم وكل علاء" انتهى.

ملكُ البسيطة والذي دانست له أغنتك هيتك التي أعطيتها ولقد لسست من الشحاعة حُلةً مسلأ السسطة رغسة ومهاسة من حوله عُمَبٌ كآساد الشرى وإذا ركبت سرى أمامك للعدى ولقيد نيشرت العيدل حتي أنيه فأسئهن دينسا أنست تنسمه مُلكه نتهتم بعد الخمول فأصبحت وبسطت فيه بذكر آل محمد وغددت دراهمك السهريفة نقستها ونقشت أسماء الأبمة بعده ولقيد حفظتَ عن النبي وصيةً فابسشر بها يبوم المعباد ذخيرة يا ابين الأكياسرة الملوك تقدموا

ومن جهة ثالثة ، فقد فتح مرسوم السلطان خدابنده الباب رسمياً أمام فكر أهل البيت المنهم أمام فكر أهل البيت المنهم المن المنهم المنهم طريقها بقوة وجاذبية ، وانفتح الباب أمام مؤلفات علماء مذهبهم ، خاصة مؤلفات المرجعين العبقريين نصير الدين الطوسي والعلامة الحلي، واحتلت مكان الصدارة والإعجاب في

الفصل الثامن: العلامة الحلي يواصل جهود المحقق الطوسيَفَكُ اللهِ العلامة الحلي يواصل جهود المحقق الطوسيَفَكُ اللهِ العلامة الحلي

حواضر العالم الإسلامي، وعند كبار علماء المذاهب.

وقد بخلت مصادر التاريخ بأكثر أخبار هذه الفترة ، بسبب أنه جاءت بعدها موجة حكم الشراكسة والعثمانيين ، المعادين للشيعة ، الحريصين على تشويه تاريخهم! وسترى مدى ظلم مؤرخيهم لعهد السلطان المتشيع وابنه بو سعيد!

ومن جهة رابعة: ضمن هذا المرسوم تطبيق سياســـة المــذهب الــشيعي في إعطــاء الحرية لكل المذاهب، وهو ما لا يستطيع توفيره غيره!

كها ضمن الإنفتاح العلمي على التطوير والإعهار ، وهو ما يتميز به المذهب الشيعي عن غيره ، فإن نظرة الى الإعهار والخدمات والتقدم الإقتصادي الذي تحقق للعراق في ظل الحكم الشيعي ، وإحصائية بسيطة لعدد العلماء والمؤلفات في ذلك العهد وما بعده ، تضع يدنا على سعة ما قام به ذلك السلطان الشيعي ، بتوجيه نصير الدين والعلامة وتلاميذهم ، وما أثمرته مشاريعهم .

#### ١٢- عمل النواصب لتشويه شخصية السلطان محمد خدابنده

وسبب غضبهم عليه أنه تبنى مذهب أهل البيت وكتب أسماءهم الله على العملة ، وأمر بذكرهم في خطبة الجمعة بدل أبي بكر وعمر . فاستحق بذلك عندهم أن يخفوا محاسنه وعدله ، وأن يفتروا عليه ويسموه (عبد الحمار)!

قال السيد المرعثي في شرح إحقاق الحق: ١/ ٧٠: «قال المؤرخ الجليل معين الدين النطنزي في كتابه منتخب التواريخ ، الذي شرع في تأليفه سنة ٨١٦ وأتمه سنة ٨١٧ ، وطبع بطهران ١٣٣٦، ما ملخصه: إن السلطان محمد خدا بنده الجايتو كان ذا

صفات جليلة وخصال حميدة ، لم يقترفت طيلة عمره فجوراً وفسقاً ، وكان أكثر مجالسته للفقهاء والزهاد والسادة الأشراف . ووفقه الله لتأسيس صدقات جارية منها: أنه بنى ألف دار من بقاع الخير والمستشفيات ، ودور الحديث ، ودور الضيافة ، ودور السيادة ، والمدارس ، والمساجد ، والخانقاهات ، بحيث أراح الحاضر والمسافر ، وكان زمانه من خير الأزمنة لأهل الفضل والتقى .

حكم البلاد ستة عشرة سنة من بلاد العجم إلى إسكندرية مـصر وإلى مـا وراء النهر ، توفي سنة٧١٧ أو٧١٩ ، ودفن بمقبرته التي أعدها في بلدة سلطانية...

وقال مولانا العلامة السعيد القاضي الشهيد في المجالس مـا محـصله: إن لفظـة أولجايتو (الجايتو) كلمة مغولية معناها بالفارسية (فرخنده). (أي المبارك).

ومن آثاره دار السيادة في أصفهان وكاشان وسيواس من بـلاد الـروم ، وفي مشهد أمير المؤمنين عُشَائِد، وبالشام وديار بكر وغيرها ، وعيَّن لها الأوقاف ..

وراج حال أهل العلم والفضل في دولته بحيث رتب لهم مدرسة سيارة ، وكان يتنقل معه أينها انتقل جماعة من العلماء والمدرسين والمشتغلين كمولانا العلامة الحلي ، والمولى بدر الدين التستري ، والمولى نظام الدين عبد الملك المراغي ، والمولى برهان الدين ، والخواجة رشيد الدين ، والسيد ركن الدين الموصلي ، والكاتبي القزويني ، والكيشي ، وقطب الدين الفارسي ، وغيرهم .

وفي كتاب تحفة الأبرار المخطوط للعلامة آقا محمد جعفر الكرمانشاهي قال: وكان الجايتو من أفاضل الملوك ، سريع الإنتقال حاضر الجواب ، وتحكى عنه في سرعة الذهن وحضوره غرائب وعجائب... ولهذا الملك الجليل عدة بنين وبنات أشهرهم ابنه السلطان أبو سعيد، وله ولإخوته عقب متسلسل، فيهم الفقهاء والأمراء والشعراء وأرباب الفضل والورع والتقي.

وبعدما اختار التشيع لُقب (خدابنده) وقد غيرً بعض المتعصبين من العامة كابن حجر العسقلاني وغيره ذاك اللقب الشريف إلى (خربنده) وذلك لحميتهم الجاهلية الباردة! ومن الواضح لدى العقلاء أن طهارة لسان المؤرخ من البذاءة والفحش، من الشرائط المهمة في قبول نقله والإعتهاد عليه. وقد نبزوه بهذا اللقب لبغضهم آل الرسول عليه هذا الداء الدفين في قلوبهم وتلك الأحقاد البدرية والحنينية! وهاك صورة الدراهم التي ضربت باسمه في محيطها أسهاء الأثمة الطاهرين عليهم الصلاة والسلام، وفي وسطها هذه الجملة:

(ضرب في أيام دولة السلطان الأعظم مالك رقاب الأمم الجايتو سلطان غياث الدنيا والدين خدا بنده محمد خلد الله ملكه).

وعندنا شئ من تلك السكك والضروب، وقد نقشت أسماء المعصومين عليه من مصلة المعصومين معلم المسلمان ». انتهى.

أقول: المغول والماليك من فصيلة واحدة ، والحكم الشرعي فيها أنها فتتان تسلطنا على بلاد المسلمين بدون رضاهم ، فالحكم فيها كإناءين لايصلحان لشرب ولا وضوء: أهْرِقُهُمّا وتَيَمَّمُ ! فلهاذا يقبل السنيون الماليك ويمدحونهم ، ولا يقبلون المغول ؟! نعم ، لقد أفسد المغول ودمَّروا ، ثم استعمروا بشكل غير مباشر وعمَّروا ! وغزا الماليك الأمة من الداخل بإفساد أقل ، لكنهم استعمروا بشكل مباشر وأفسدوا أكثر ؟! فلهاذا يفضلونهم على المغول ؟!

السبب أن رواة الخلافة لايهمهم ظلم الماليك والمغول ولا عدلهم، وإنها يهمهم مذهبهم وهل هم سنة ليمدحوهم، أو شيعة ليـذموهم! فـلا تنتظـر مـنهم أن يمدحوا السلطان خدا بنده الشيعي، إلا في فلتاتهم!

لقد مدحوا أخاه السلطان قازان ، وولده السلطان بَهَادُر بو سعيد ، الذي حكم مدة أطول من أبيه ، لأنهم جعلوهما سُنِّين !

لكنهم لم يستطيعوا أن يقولوا إن خدابنده كان سنياً ، لأنه أصدر مرسوماً أبطل فيه مرسوم المنصور العباسي بمدح أبي بكر وعمر وعثمان في خطبة الجمعة ، وأمر أن يمدح الخطيب بدلهم علياً والأئمة من أولاده عليه الولمذا شوهوا صورته ما استطاعوا ، ولم يشفع له أنه ضمن حرية المذاهب واحترم علماءها ، وأنه عَمَّرَ العراق بواسطة حكامه الجوينيين ، حتى عاد أفضل مما كان في عهد العباسيين !

إن كرههم لهذا السلطان وصل الى حد العقدة ، لمجرد أنه قال إن النبي على لله أمرنا بذكر إسم أبي بكر وعمر بعد صلاة الجمعة ، بل أوصى بالقرآن والعترة فاذكروهم في خطبة الجمعة ! فصار من أهل النار ، وصار الكذب عليه واجباً ! وأول ماكذبوا عليه أنهم سموه (عبد الحمار) لأن إسمه محمد ولقبه (خدابنده) وهو فارسى بمعنى عبدالله ، فجعلوه (خربندا) أي عبد الحمار!

وهذا يعني أن الذين ارتكبوا الكذبة فُرْسٌ أقحاح ، لأن الذي يغير (خدابنده) الى(خربندا) هو فارسي متمكن من الفارسية !

قال في مآثر الإنافة:٢/ ١٢٨: «وملك بعده أخوه خدابندا ، والعامة تقول خربندا».

أقول: يتهم القلقشندي العامة بذلك ، وقد ترجم له أكثر علمائهم باسم (خربندا) ومنهم القلقشندي نفسه! فهل هو والذهبي وابن حجر وابن كثير وابن خلدون وأمثالهم ، من العوام الذين لايفهمون؟!

بل الذي غير لقبه علماء السوء، وقد اخترعوا لذلك سبباً فزعم ابن تغري الشركسي الشامي في النجوم الزاهرة: ٨ / ٢٣٨، أنه وجد سبب تسمية أبيه له (عبد الحيار)! قال: « ومن الناس من يسميه خُدابندا بضم الخاء المعجمة والدال المهملة، والأصح ما قلناه (أي خربندا)! وخدابندا معناه عبد الله بالفارسي، غير أن أباه لم يسمه إلا خربندا وهو اسم مهمل معناه عبد الحيار! وسبب تسميته بذلك أن أباه كان مهما ولد له ولد يموت صغيراً، فقال له بعض الأتراك: إذا جاءك ولد فسمه إسماً قبيحاً يعش، فلما ولد له هذا سماه خربندا في الظاهر واسمه الأصلي أبجيتو (المبارك) فلما كبر خربندا وملك البلاد، كره هذا الإسم واستقبحه، فجعله خدابندا، ومشى ذلك بماليكه وهدد من قبال غيره، ولم يُقده ذلك إلا من حواشيه خاصة!

ثم قال ابن تغري: "ولما ملك خربندا أسلم وتسمى بمحمد ، واقتدى بالكتاب والسنة ، وصار يحب أهل الدين والصلاح ، وضرب على الدرهم والدينار إسم الصحابة الأربعة الخلفاء (هذا كذب) حتى اجتمع بالسيد تاج الدين الآوي الرافضي وكان خبيث المذهب ، فها زال بخربندا حتى جعله رافضياً ، وكتب إلى سائر ممالكه يأمرهم بالسب والرفض! ووقع له بسبب ذلك أمور!

قال النويري: كان خربندا قبل موته بسبعة أيام قد أمر بإشهار النـداء ألا يـذكر

أبو بكر وعمر رضي الله عنهما ، وعزم على تجريد ثلاثة آلاف فارس إلى المدينة النبوية لينقل أبا بكر وعمر من مدفنهما ، فعجل الله بهلاكه إلى جهنم وبشس المصير هو ومن يعتقد معتقده كائناً من كان » . انهى.

أقول:هذا مثال على تعمدهم الكذب بأنه لم يعش لأبيه أولاد فسياه عبد الحيار! وهم يعرفون أن السلطان قازان أخوه ، بشهادتهم: "ولما هلك قازان ولي بعده أخوه خربندا وابتدأ أمره " (تاريخ الذمي:٣٧/٥٢، وابن خلدون:٥/٥٤٩).

وذكروا له إخوة أكبر منه وهم: نوروز بن أرغون بن أبغا (الدررالكامنة:٤/٥٥) وبيدار بن أرغون (بهاية ابن كثير:١٣/٥٣٥)! لكنهم يكذبون جهاراً لنصرة السنة! ومن كذبهم قولهم إنه أراد نبش قبر أبي بكر وعمر وإلقاء عظامهما من عند قبر النبي تلك فحدثت معجزة، ومات بعد سبعة أيام!

ومن كذبهم ما قاله في السلوك: ١٣/٢ ه و كان رافضياً قتـل أهـل الـسنة! وكـان منهمكاً في شرب الخمر متشاغلاً باللهو! وقام بعده ابنه أبو سعيد بعهـده إليه. وكان مُحُولاً بإحدى عينيه، عادلاً في رعيته، ملك ثلاث عشرة سنة وأشهراً ».

وقال في مآثر الإنافة: ٢/ ١٢٨، تحت عنوان (خربندا): «فافتتح أمره بالدخول في الإسلام، وتسمى بمحمد وتلقب غياث الدين، وأقام دين الإسلام وعظّم الخلفاء، وكتب أسهاءهم في سكته على الدراهم والدنانير...».

وقال ابن خلدون: ٥/ ٥٤٩: اولما هلك قازان ولي بعده أخوه خربندا...ثم صحب الروافض فساء اعتقاده وحذف ذكر الشيخين من الخطبة ونقش أسماء الأثمة الإثني عشر على سكته ، ثم أنشأ مدينة بين قـزوين وهمـذان وسماها الـسلطانية ونزلها، واتخذ بها بيتاً لطيفاً بلبن الذهب والفضة ، وأنشأ بإزائها بستاناً جعل فيه أشجار الذهب بثمر اللؤلؤ والفصوص ، وأجرى اللبن والعسل أنهاراً ، وأسكن به الغلمان والجوارى تشبيهاً له بالجنة ، وأفحش في التعرض لحرمات قومه!

ثم سار إلى الشام سنة ثلاث عشرة وعبر الفرات ونــزل الرحبــة ورجـع ، ثــم هلك . ويقال مات مسموماً على يد بعض أمرائه ، سنة ست عشرة » . انتهى .

أقول: لم يذكر ابن خلدون ولا غيره مصدراً لكلامهم عن السلطان الشيعي خدابنده ، مع أن عصره قريب منهم ، ومن عادة الكذابين في التاريخ أن لا يذكروا مصدراً ، لأنه لايوجد! وقد يسندونه الى مجهول فيقولون: قال أهل العلم!

لقد توفي السلطان خدابنده سنة ٧١٦، وتوفي ابن خلدون سنة ٨٠٨، ومعناه أنه رأى بقايا الجيل الذين عاصروا السلطان! لكن ذم الشيعة عنده لايحتاج الى مصدر فليكتب ما شاء، وأتباع الخلافة يصدقونه ويدافعون عنه!

وزاد ابن خلدون:٥/ ٤٩٤: «وشاع بين الناس أنه داخل الروافض الذين عند خربندا في إخراج الشيخين من قبريها ، وعظم ذلك على الناس». انتهى.

لاحظ قوله: وشاع بين الناس! لكن ابن تغري والذهبي قالوا إنه أمر المسلمين بسب أبي بكر وعمر فظهرت معجزة! وإن شمس الدين الموصلي عندما سبهها: وَرِمَتْ عيناه حتى كادتا تخرجان من وجهه، واسودَّ جسمه حتى بقي كالقير وانتفخ، وخرج من حلقه شئ يصرع الطيور (صغير شديد!) فحمل إلى بيته فها جاوز ثلاثة أيام حتى مات، ولم يتمكن أحد من غسله مما يجري من جسمه

وعينيه ودفن... جاء إلى بغداد أصحابنا وحدثوا بهذه الواقعة وهي صحيحة»! (الواف: ١٨/٢١، وذيول العر:٦/٢١).

### ١٣- وزاد ابن تيمية على الجميع في التجني

قال في منهاجه:٦/ ٣٧٥: «والرافضة إذا تمكنوا لايَتَقُون ، وانظر ما حصل لهم في دولة السلطان خدابندا ، الذي صنف له هذا الكتاب ، كيف ظهر فيهم من الـشر الذي لو دام وقوي ، أبطلوا به عامة شرائع الإسلام ».انتهى.

وقال في منهاجه: ٨/ ٣٠٠: "ولقد بلغني عن ملك المغول خدابنده الذي صنف له هذا الرافضي كتابه هذا في الإمامة ، أن الرافضة لما صارت تقول له مشل هذا الكلام إن أبا بكر كان يبغض النبي (ص) وكان عدوه ، ويقولون مع هذا إنه صحبه في سفر الهجرة الذي هو أعظم الأسفار خوفاً! قال كلمة تلزم عن قولهم الخبيث ، وقد برأ الله رسوله منها لكن ذكرها على من افترى الكذب الذي أوجب أن يقال في الرسول مثلها ، حيث قال: كان قليل العقل! ولا ريب أنه فعل ما قالته الرافضة فهو قليل العقل ، وقد برأ الله رسوله وصديقه من كذبهم ، وتبين أن قولهم يستلزم القدح في الرسول »!

فقد تخوف ابن تيمية من قوة السلطان والشيعة! وأضاف أنه بلغه من مجهول أن السلطان كافر، لأنه اتهم النبي على بأنه لاعقل له، لأنه صحب أبا بكر!

#### ١٤- أخفوا كل منجزات السلطان محمد خدابنده ١

وقد تعمدوا كتهان فضائل هذا السلطان الشيعي ومنجزاته ، فاكتفى بعضهم بقوله (كان عادلاً في رعيته) (السلوك: ١٣/٢٥) ! وأهملوا ذكر الحريات والعمران في عصره ، وإطلاقه يد الجوينيين حتى عمروا العراق بمستوى قياسي ! ولم يذكروا خدماته في الحرمين وطريق الحج ومشاهد أهل البيت بالله ، وأنه أراح الحجاج والزوار والمسافرين ، ولا ذكروا ازدهار المكتبات والمدارس والعلم والعلماء في عهده ، ولا إنشاءه جامعة في السلطانية جاء لها بكبار علماء المذاهب الأربعة من العالم ، وكان يجلس في بعض دروسهم ، وكان يجالس العلماء ويجبهم .

وأنه برعايته للمذاهب السنية ظهر منها علماء كبار مشهورون كصدر جهان الحنفي ، ونظام الدين المراغي ، والعضدي الإيجي ، وبـدر الـدين الـشوشتري ، وقطب الدين اليمني التستري ، وغيرهم ، وغيرهم .

وغاية ما قاله ابن كثير: «كان موصوفاً بالكرم وعباً للهو واللعب والعيائر» (النهاية: ٨٨/١٤ هي المدارس والمكتبات ومحطات طريق الحج ! وقد أشرنا الى كثرة العلماء والمؤلفات ، والى واردات الأوقاف الضخمة وجوائز الدولة السخية للمؤلفين . (راجع: تاريخ المغول للدكتور عباس إقبال ، فقد أرُخ للجوانب الحضارية والعمرانية ونبوغ الشخصيات في عهودهم ).

ولا ذكروا الموسوعة التاريخية برعاية محمد خدابنده ، التي قال عنها في كشف الظنون:١/ ٥٣٩: «جامع التواريخ فارسي، لخواجة رشيد الدين فيضل الله الوزير

المقتول في سنة ٧١٨، وهو تاريخ كبير في دولة جنكيز وأولاده، ذكر فيه أنه لما شرع في التبييض مات السلطان غازان في شوال سنة ٧٠٤، وجلس مكانه ولده خدابنده محمد، فأمره بإتمامه وإدخال إسمه في العنوان، وأمر أيضاً بإلحاق أحوال الأقاليم وأهلها، وبأن يجعل جامعاً لتفاصيل ما في كتب التواريخ. وأمر من تحت حكمه من أصحاب تواريخ الأديان والفرق بالإمداد اليه من كتبهم، وأمر أيضاً بأن يجعله مذيلاً بكتاب صور الأقاليم ومسالك المالك » . انهم.

وقد ألف الأستاذ المحامي عباس العزاوي كتاباً خاصاً في التعريف بهذه الموسوعة باسم: التعريف بالمؤرخين في عهد المغول ، قال فيه: « فرغ منه في شعبان سنة ٧١١ ، إلا أن المؤلف لم يقف عند حدود هذه السنة ، إنها استمر إلى سنة ٧١٨ ، فزاد عليه وختمه بمناقب السلطان أبي سعيد ، قال: ولم يكتبه للتاريخ ، وإنها اتخذ التاريخ وسيلة فأبدى قدرة في التحرير والبلاغة ، وصناعة الإنشاء والترصيع والتسجيع، ولكنه مملوء فوائد تاريخية لايستهان بها بوجه ». (علة تراثنا/ ٨٥/ ١٨٠). من هنا يحق للباحث أن يشك فيها دونوه عن عصر خدابنده ، فمن باب المثال أنهم كذبوا عليه في سبب معركته مع أهل كيلان ، فزعموا أنه فرض عليهم سب المذاهب! قال الذهبي في عبره: ٢٤/ ٤٣: « أن يكون له عندهم نائب ، وأنهم يسبون الأشعري وأبا حنيفة »! لكن ابن كثير قال في النهاية: ١٤/ ٥٠: «وفي المحرم (سنة ٧٠٧) وقعت الحرب بن التتر وبين أهل كيلان ، وذلك أن ملك التتر طلب منهم أن يجعلوا في

ثم ذكر ابن كثير أن أهل كيلان أبادوا جيش خدابنده وكان ستين ألفاً ! وقـال:

بلادهم طريقاً إلى عسكره ، فامتنعوا من ذلك »!

دثم إن ملك التتر أرسل الشيخ براق الذي قدم الشام فيها تقدم إلى أهل كيلان يبلغهم عنه رسالة ، فقتلوه وأراحوا الناس منه ، وبلادهم من أحصن البلاد وأطيبها لاتستطاع ! وهم أهل سنة وأكثرهم حنابلة ، لايستطيع مبتدع أن يسكن بين أظهرهم » ! انتهى.

أقول: جعلوا أهل كيلان وطبرستان سنة ليجعلوا المعركة ضد السنة ! وهـذا تزوير فاضح لأنهم شيعة زيديون من زمن الدولة العباسية ، كها شهد المؤرخون !

ففي خلاصة الأثر للمحبي/ ٤٨٦: من كلام العياد مع رجل: "وذلك لأنك كنت كيلانياً وأهل كيلان زيديون". وفي أعيان الشيعة: ١٠٠ / ٢٠٠: "جيلان: مشتملة على جبال وعقبات كثيرة والأشجار مشتبكة بينها، وتنقسم قسمين قسم لاهجان وتوابعها، وقسم رشت وملحقاته. وأهل تلك البلاد كانوا زيدية جارودية من زمان ناصر الحق الذي كان باعث إسلامهم، إلى ظهور الشاه عباس، ثم انتقبل سلاطينهم مع أكثر أهل لاهجان إلى مذهب الإمامية ».

#### ١٥- محاولتهم فتل السلطان محمد خدابنده !

في الختام ، نـذكر تـآمر المتعـصبين لقتـل هـذا الـسلطان المـؤمن ، كــا ذكرتــه مصادرهم ، وكان من المتآمرين قاضي بغداد ابن عصية العجمي الحنبلي!

ففي السلوك للمقريزي:٢/ ٤٧١: ﴿ وفيها قدم البريد من حلب بأن خربندا ملك التتر قتل جماعة من خواصه » !

وفي الدرر الكامنة:٥/ ٣٥٨: «محمد بن علي الساوجي العجمي ، كان من الكبار

بالعراق ، وأنشأ ببغداد جامعاً غرم عليه ألف ألف ، وغضب عليه خربندا فأمر بقتله ، وقتل الوزير مبارك شاه ، ويحيى بن إبراهيم بن صاحب سنجار ، فقتلوا جميعاً في شوال سنة ٧١١ ، بسبب أن الشريف تاج الدين رفع عليهم عند خربندا أنهم تواطؤوا على قتله . ويقال إن الساوجى حين قدم للقتل صلى ركعتين وودع أهله ، وثبت للقتل وخلع فرجيته على قاتله » ! انتهى.

أقول: هذا من عنريات الحنابلة في شجاعة قاضيهم أمام القتل! فقد زعموا أن السلطان محمد خدابنده قتله ، بينها قال الصفدي لم يقتله بل عزره بالنضرب، وعاش بعد ذلك عشر سنوات! قال في الوافي: ٦/ ١٨٥: «أحمد بن حامد بن عصبة القاضي جمال الدين قاضي بغداذ الحنبلي ، الذي عُزر في أيام خربندا، توفي سنة إحدى وعشرين وسبع مائة )!

والعجب أن ابن حجر أيد ذلك في الدرر الكامنة:١/ ١٣٥، ونقض مـا قالــه أولاً ! فقال: (ولي قضاء بغداد وعظم قدره عند خربندا،ثم تغير عليه ومات سنة ٧٢١)!

#### الفصل التاسع:

# السلطان المغولي بو سعيد بن محمد خدابنده

### ١- آخر سلاطين المغول السلطان الشاب بُو سعيد

(بو سعيد) إسم علم كما نص عليه الصفدي في الوفيات: ٢٠٢/١، قال: «بو سعيد ملك التتار صاحب العراق وخراسان وأذربيجان والروم والجزيرة.. والصحيح على أنه علم بلا ألف، هكذا رأيت كتبه التي كانت ترد منه على السلطان الملك الناصر يكتب على ألقابه الذهبية (بو سعيد) باللازورد الفائق، ويزمِّك بالذهب، وقد مدح المؤرخون الشيعة السلطان بو سعيد، لأنه على خط أبيه في تبني التشيع والحرية المذهبية وسياسة الإعمار. ووافقهم المؤرخون السنة على مدحه، حتى الذين أبغضوا أباه، حيث جعلوه سنياً خالفاً لأبيه فمدحوه! قال السيد الأمين في أعيان الشيعة:٢/ ٥٥٥: «السلطان أبو سعيد بهادرخان بن السلطان محد خدابنده، الملقب بالجايتو خان المغولي..

وملك منهم في بلاد الإسلام واحد وعشرون ملكاً وكانت مـدة ملكهــم ١٦٨ سنة وشهرين ، من سنة٦٠٣ إلى سنة٧٧١ ، ودخلوا في دين الإسلام أخيراً .

وأول من أسلم منهم السلطان أحمد خان بن هولاكو ، ثم غازان خان بن

أرغون بن أبقا بن هو لاكو ، وأسلم بإسلامه ثهانون ألفاً من المغول ، ثم أخوه عمد خدابنده الجايتو والد المترجم ابن أرغون ، وتشيع على يد العلامة الحيل... تعلم (بوسعيد) حسن الخط على الخواجة عبد الله الصيرفي ، وكان في الشجاعة ممتازاً على جميع سلاطين المغول.. وكان يصيِّف في مدينة سلطانية ويشتو في بغداد أو قراباع وله ميل تام إلى أهل الفضل والنباهة والشعراء ، وكان حسن السيرة والصورة ، وبقي في السلطنة ١٩ سنة وثلاثة أشهر ، وبعد وفاته وقع الهرج والمرج في المملكة ، ولم يبق لسلاطين المغول بعده إستقلال بالسلطنة في بلاد إيران ، بل كان في كل طرف من إيران ملك حاكم...

ذكره صاحب مجالس المؤمنين في عداد الملوك الشيعة ، ويؤيده أن أباه السلطان محمد خدابنده كان قد تشيع على يد العلامة فَاتَحَ ، والولد على سر أبيه ، وكذا عم أبيه السلطان أحمد كان قد تشيع ، وكذا عمه السلطان غازان ...

في مجالس المؤمنين: تولى السلطنة بعد أبيه بولاية العهد، وجاء من خراسان إلى مدينة سلطانية وفي أوائل صفر سنة ٧١٧ جلس فيها على سرير السلطنة وعمره اثنتا عشرة سنة، وتولى تدبير المملكة الأمير جوبان، ولم يكن لأبي سعيد من السلطنة إلا الإسم، فصبر أبو سعيد على ذلك...وأخيراً غضب السلطان على الجوبانيين فأمر بقتل الأمير جوبان وأولاده، ونهب دوره ودور أولاده وأتباعه، فأخرجت من دورهم خزائن الأموال، وأمر بقتل الجوبانيين في جميع الولايات. ولما استقل أبو سعيد بالملك استوزر الخواجة غياث الدين محمد بن الخواجة رشيد الدين الذي قتله الأمير جوبان! ونشر لواء العدل وبسط بساط الأمن

والرفاهية ، كما ذكره الأوحدي الذي كان من خواص ذلك السلطان في كتابه: جام جم ، والأيمني الشاعر ، كان في زمانه ، وقال في ذلك شعراً بالفارسية. اهـ. وفي بعض التواريخ الفارسية المخطوطة.. تولى السلطان أبو سعيد بهادر خان بن الجايتو المُلك بعد أبيه ، وحيث أنه كان طفلاً ابن اثنتي عشرة سنة ، سلم زمام السلطنة بيد الأمير جوبان سلدوز ، فولى الأمير جوبان أو لاده على البلاد ، فولى ولده الأمير حسن على أيالة خراسان ، وولده الشاه محمود على كرجستان ، وولده الأمير تيمور تاش على ديار بكر والروم ، وجعل ولده الأمير دمشق نائب السلطان . وزوج السلطان بابنة ابنه دلشاد خاتون ، بنت الأمير دمشق ، وعزل الخواجة رشيد الدين من الوزارة ، ثم قتله بتهمة أنه سمَّ السلطان الجايتو ، وكان قتله في حدود أبهر سنة ٧١٨ . وبعد مضمّ ١٢سنة من سلطنة أبو سعيد تغسر على الأمير جوبان ، وعشق ابنته بغداد خاتون التي كانـت متزوجـة بـالأمير الـشيخ حسن الإيلخاني! وأراد من جوبان أن يطلقها من الأمر الشيخ حسن ويزوجه إياها ، فلم يمكنه الأمير جوبان من ذلك ، فقامت بسبب ذلك فتنة عظيمة ذهب فيها الأمر جوبان وأولاده الثلاثة ، وكان ذلك آخر أمرهم!

وأخيراً طلق الأمير الشيخ حسن بغداد خاتون وتزوجها السلطان ، وسلم بيدها زمام الحكم ولقبها بخواندكار. وكان الجوبانيون في زمان غازان خان والجايتو خان والسلطان محمد خدابنده ، من الأمراء الكبار ». انهى.

#### ونسجل هنا الملاحظات التالية:

 ١ - استمر السلطان بو سعيد يدير مملكت من عاصمتهم في إيسران ، وهي مدينة السلطانية قرب قزوين . واستمر في عهده حكم العراق لآل الجنويني ، الـذين قامت سياستهم على الإعيار واحترام الحريات .

وقد سجلت المصادر اهتهام بو سعيد كأبيه بالنهضة العلمية ، فكان يطلب تـأليف كتب في موضوعات ، خاصة فيها يتعلق بتباريخ المغول: ككتباب: روضية أولى الألبياب في تبواريخ الأكابر والأنساب، في أحوال ملوك خطا وأوصافهم، لفخر الدين محمد بن أن داود. (كشف الظنون: ١/ ٩٢٥). وكتاب: نزهة القلوب، لحمد الله بن أن بكر المستوفى، في التاريخ من زمن النبي الله عصره ، ألفه لوزيره محمد بن رشيد الدين . (أعيان الشيعة: ٢/ ٣٥٦). وكتاب: نزهت جهان ونادره، زمان، لمعين الدين الأسفرايني، ألفه بطلب السلطان بو سمعيد. (كشف الظنرن: ٢/ ١٩٧٦). وكتاب: مثنوي شاهنامه ، لأحمد بن محمد التبريزي ، نظمه باسم السلطان أبو سعيد خان بهادر ، وهو في التاريخ ، من عهد يافث بن نبوح إلى سنة٧٣٨ ، ويوجــد في المتحف البريطاني ٧/ ١٧٧٨٠). (الذريعة: ١٩/١٥). وذكر في: ١٩/ ٢٣٠: (مثنوى شهنشاه نامه أو منظومة أحمدي لأحمد بسن محمد التبريسزي، في تساريخ المغلول (المتحلف البريطسان: ٢٧٨٠). (الذريعة:١٩/ ٢٣٠). وكتاب: مجمع الأنساب، لمحمد بن على بن أبي بكر ألفه باسم السلطان أبو سعيد والأمير محمد بن رشيد والدين. (المتحف البريطان:١٦٦٩٦ ١ ، والملية بباريس:١ ١٢٧٨ ١). (الذريعة: ٢٠/ ١٩). وكتاب: نسائم الأسحار من لطائف الإخبار ، في تاريخ الوزراء بالفارسية لناصر الدين بن منتجب المنشي ألفه باسم أبي سعيد بهادر خان في: أيا صوفيا- ٣٤٨٧ بعنوان ألقاب الوزراء. (الذريعة: ٢٤/ ١٣٢). وكتباب: مثنوى هما وهمايون ، لكهال البدين محمود الكرمان مدح في مقدمته أبو سبعيد بهادر خان والخواجة غياث البدين محمد البوزير. (الذريعة: ١٩/ ٣٤٢). وكتاب: سمت العلى ، في تاريخ القراخت اثيين في كرمان ، تـ أليف نـاصر الدين المنشى ابطلب من وزيره محمد رشيد الدين . (الذريعة:١٢/ ٢٣٠).

٧- نلاحظ أن المغول كانوا بشكل عام يميلون الى اللغة الفارسية أكثر من

العربية ، والسبب أن الفارسية كانت منتشرة في مناطق بخارى ومـا وراء النهـر المجاورة لهم ، وربها كان هولاكو وأولاده يعرفون الفارسية من صغرهم .

ولعلهم لذلك اتخذوا عاصمتهم السلطانية في إيران ، وكتبوا واستكتبوا مؤلفين بالفارسية ، وكانت الفارسية اللغة الرسمية في بلاطهم ثم العربية ، أما في بغداد فكانت الفارسية منتشرة الى جانب العربية من زمن العباسيين ، لأن أكثر قادتهم العسكريين وعلياء البلاط من الفرس! كها نلاحظ أن الملوك المغول الذين انتقلوا الى بغداد وحكموها مباشرة بعد بو سعيد ، كانوا يجيدون العربية ، وأولهم الشيخ حسن الجلايري أو الإيلخاني ، فقد كان متعلماً ، يتقن العربية .

٣- يختلف السلطان بو سعيد عن أبيه محمد خدابنده والله والمتن فشخصية أبيه أرقى منه وأمتن وسبب ضعف بو سعيد أنه عندما توفي أبوه سنة ٧١ كان غلاماً ابن اثنتي عشرة سنة ، وكان في ولاية والدته وزوج عمته جوبان ، وكان رشيد الدين الهمداني وزير أبيه عاقلاً مدبراً ، لكنه كبير السن ، وكان جوبان أقوى منه فهو مغولي وقائد جيوش المغول وحاكم تركيا ، لذلك سيطر على البلاط السلطاني بمجرد وفاة خدابنده ، وجعل ابنه دمشق خان عمثلاً له ونائباً للسلطنة ، وقلص نفوذ الوزير رشيد الدين ، ثم اتهمه بقتل خدابنده ، وقتله !

وبلغ من نفوذ جوبان أنه منع بو سعيد من التصرف حتى استدان مـن تــاجر ، كها قال ابن بطوطة !

بل فكر جوبان بعزل بو سعيد واستبداله بسلطان آخر من أولاد هولاكو ، أو الحلول هو مكانه وإن لم يكن هو لاكياً ! وقد سبب ذلك غضب بو سعيد على جوبان وأولاده فقتلهم سنة ٧٢٨، أي عندما صار في سن٢٣، وليس من أجل أنه عشق بنت جويان المتزوجة، كها قالوا.

٤- يمدح رواة الخلافة جوبان أكثر من بو سعيد، ربيا لأن جوبان كان متواطئاً معهم، يعمل في الخفاء لضرب مذهب التشيع الذي تبناه خدابنده، والشخصيات الذين قرمهم. والنص التالي يكشف عن ذلك!

قال السخاوي في التحفة اللطيفة: ١/ ٢٤٩: «جوبان بن تدوان نائب القان أبو سعيد بن خربندا ، امتلك البلاد المشرقية ، وهو صاحب المدرسة الجوبانية بالمدينة التي بنيت في سنة أربع وعشرين وسبع مائة ، وجعل له فيها تربة ملاصقة لجدار المسجد بين جدار الشباك والحصن العتيق ، واتخذ فيها شباكاً في جدار المسجد وهو اليوم مسدود . كان مناصحاً للمسلمين في الباطن ، وفيه خير ودين... دبر المملكة في أيامه مدة طويلة على السداد ، ثم تغير عليه سلطانه وقتل ولده دمشق خواجا في سنة سبع وعشرين ، فهم جوبان بمحاربة أبي سعيد ، فلم يتمكن ، ثم ظفر أبو سعيد به فقتله...

وكان شجاعاً مهيباً شديد العطاء كبير الشأن كثير الأموال عالي الهمة ، صحيح الإسلام ، ذا حظ من صلاة وبر ، بذل ذهباً كثيراً حتى أوصل الماء إلى بطن مكة وقيل إنه أخذ من ملكه ألف ألف دينار ، وكانت ابنته بغداد خاتون زوجة أبي سعيد ، وابنة تمرتاش متولي ممالك الروم ، وابنه دمشق قائد عشرة آلاف ، وكان سلطان أبو سعيد تحت يده ! ثم زالت سعادتهم وتنمر لهم بو سعيد فقتل دمشق وفر أبوه جوبان إلى والي هراة لائذاً به ، فقتله بأمر أبي سعيد في سنة ثهان وعشرين

وسبع مائة ، ولعله من أبناء الستين ، قاله الذهبي في ذيل سير النبلاء .

وقد ترجمه المجد فقال: الجوبان الأمير الكبير ، نائب المملكة القاءانية وأتابك العساكر المُغُلية ، ومنشئ المدرسة الجوبانية بالمدينة الشريفة ، وليس بها مدرسة ولا رباط ولا دار أحسن بناء وأتقن وأمكن وأمتن وأحصن منها...

وأطال في مدحه وخدماته في مكة والمدينة ثم قال: وله على المسلمين أيـاد منهـا إيقاع الصلح بين السلطانين أبي سعيد والملك النياصر، ولو لاه لشارت فيتن تقطعت منها الأواصر وتشققت منها الخواصر، ومنها ترحيل خربندا عن رحبة مالك بن طوق ، وإخماد تلك الثائرة التي جل غمرها عن الطوق ! يحكي أنــه لمــا نزل خربندا على الرحبة ونصب المجانيق رمي منجنيق قرا سنقر حجراً زعزع القلعة وشق منها برجاً ، ولو رمي آخير لهـدمها ، وكـان بطـوف عـلي العـساكر ويشاهد المحاصرين، فلما رأى ذلك أحضر المنجنيقي وقال له: تريد أن أقطع يدك الساعة ، وسبه وذمه بانزعاج وحنق وقال: وذلك في شهر رمضان تحـاصر المسلمين وترميهم بحجارة المنجنيق! وليو أراد القاءان أن يقبول لهيؤلاء المغيل الذين معه إرموا على هذه القاعدة تراباً كل فارس مخلاة كانوا طموها ، وإنها يريد هو أن يأخذها بالأمان من غير سفك دم ، والله متى عـدت لرمـي حجـر آخـر سمَّرتك على سهم المنجنيق! وكان ينزع النصل من النشاب ويكتب عليه إياكم أن تذعنوا وتسلموا وطولوا روحكم فهؤلاء مالهم ما يأكلونــه ! وكــان يحــذرهم هكذا دائهاً بسهام يرميها إلى القلعة! ثم اجتمع بالوزير وقال له هـذا القاءان مـا يبالي ولا يقع عليه عتب وفي غد وبعده إذا تحدث الناس أيش يقولون: نزل

خربندا على الرحبة وقاتل أهلها وسفك دماءهم وأهدرها في شهر رمضان! فيقول الناس: فياكان له نائب مسلم ولا وزير مسلم، وقرر معه أن يحدثا القاءان خربندا في ذلك ويحسنا له الرحيل عن الرحبة.. وهذه الحركة تكفيه إن شاء الله تعالى ذخيرة ليوم حسابه. حَقَن دماء المسلمين ودَفَع الأذى عنهم... وأما الصلاح الصفدي فإنه قال: لما جهزت ابنته بغداد تابوته ليدفن بالمدينة بلغ الخبر السلطان الملك الناصر، فجهز الهجن إلى المدينة، وأمرهم أن لا يمكنوه من الدفن في تربته، فدفن تابوته في البقيع.. توفي في العام المذكور شهيداً، وخلف من الأولاد تمرتاش، ودمشق خواجا، وصرغان شبرا، ويغبصبطي، وسلجُق من الأولاد تمرتاش، ودمشق خواجا، وصرغان شبرا، ويغبصبطي، وسلجُق شاه، والأشرف، والأشتر، النهيه.

ويقصد السخاوي بقوله: كان مناصحاً للمسلمين في الباطن: المسلمين السنيين، وأن جوبان كان يساعدهم سراً! ومنه نفهم سبب صراعه مع الوزير الشيعي الكفوء رشيد الدين الهمداني، وزير السلطان خدابنده ووزير أخيه قازان، وتلميذ نصير الدين فَلَكُ وصاحب كتابي جوامع التاريخ ومفتاح التفاسير. فقد اتهمه جوبان بأنه قتل خدابنده، وقتله!

كها نلاحظ أنهم جعلوا جوبان سبب رجوع خدابنده عن حملته على دمشق، وأنه منعه عن احتلال الرحبة، ولا نعرف السبب الحقيقي، لكن نعرف أنهم كذابون في ادعاء الفضائل لجوبان المغولي، وادعاء المساوئ لخدابنده.

٥ - إن ترك العلامة الحلي فَكَثَّ عاصمة المغول (السلطانية) بعد وفاة السلطان
 خدابنده رسطات على أن جو البلاط المغولي لم يكن مساعداً لمواصلة مشروعاته

في خدمة المذهب الحق ، والسبب أن جوبان المتعصب ضد الشيعة كانوا مسيطراً على البلاط ، حتى كبر السلطان بو سعيد وتخلص منه !

كان العلامة و ان على مرجعية الشخول على تحولات ، وأن على مرجعية الشيعة وعلمائهم أن يناوا بأنفسهم عن تلك الأجواء . ثم إنه بالأساس أتى الى عاصمة المغول بدعوة ملحة من السلطان محمد خدابنده ، وقد انتهت الدعوة بوفاته ، فعاد الى مركزه الحلة ، ليؤلف أعظم مؤلفاته وأنفعها .

### ٢- السلطان بو سعيد مغولي اكثر منه شيعياً

شاهد ابن بطوطة السلطان بو سعيد في فترة الشتاء أو الربيع التي كان يمضيها في بغداد. قال في رحلته: ١/ ٢٤٥: «أبو سعيد بهادرخان ، وكان ملكاً فاضلاً كريهاً ملك وهو صغير السن ، ورأيته ببغداد وهو شامل ، أجمل خلق الله صورة ، لا نبات بعارضه ، ووزيره إذاك الأمير غياث الدين محمد بن خواجه رشيد ، وكان أبوه من مهاجرة اليهود ، واستوزره السلطان محمد خدابنده والد أبي سعيد ، رأيته يوماً بحرًّاقة في الدجلة وتسمى عندهم السيارة ، وهي شبه سلورة ، وبين يديه دمشق خواجة بن الأمير جوبان المتغلب على أبي سعيد ، وعن يمينه وشهاله شباران فيهها أهل الطرب والغناء ، ورأيت من مكارمه في ذلك اليوم أنه تعرض له جماعة من العميان فشكوا ضعف حالهم ، فأمر لكل واحد منهم بكسوة

وغلام يقوده ، ونفقة تجري عليه ».

وقال ابن كثير في النهاية: ٢٧/١٤ (وقام في الملك بعده ولده أبو سعيد ، ولـه إحـدى عشرة سنة ، ومدبر الجيوش والمالك له الأمير جوبان ، واستمر في الـوزارة علي شاه النبريزي ، وأخذ أهل دولته بالمصادرة وقتل الأعيان عمن اتهمهم بقتل أبيه مسموماً ، ولعب كثير من الناس به في أول دولته . ثـم عـدل إلى العـدل وإقامة السنة فأمر بإقامة الخطبة بالترضي عن الشيخين أولاً ثم عـثهان ثـم عـلي ، ففرح الناس بذلك وسكنت بذلك الفتن والشرور والقتال الذي كان بـين أهـل تلـك البلاد وهراة وأصبهان وبغداد وإربل وساوه ، وغير ذلك ».

وفي النهاية: ٢٠١/١٤: "وقد كان من خيار ملوك التتار وأحسنهم طريقة ، وأثبتهم على السنة وأقومهم بها ، وقد عز أهل السنة بزمانه وذلت الرافضة ، بخلاف دولة أبيه ، ثم من بعده لم يقم للتتار قائمة ، بل اختلفوا فتفرقوا شذر مذر إلى زماننا هذا ، وكان القائم من بعده بالأمر ارتكاوون من ذرية أبغا ، ولم يستمر له الأمر إلا قليلاً ».

أقول: لاحظ أن ابن كثير المتعصب حَمَّل السلطان بـ و سعيد الطفـل مسؤولية أعمال جوبان ! ثم زعم أن بو سعيد صَلُحَ بعد ذلك وتراجـع عـن مـذهب أبيـه وأذلَّ الشيعة (الرافضة) الذين أعزَّهم أبوه ! ولم يأت بدليل على زعمه !

ثم زعم أن مرسوم خدابنده بتبني المذهب الشيعي كان سبباً لفتن وحروب وأن بو سعيد أطفأها بمرسومه المضاد! وهي أحداث منها مكذوب من أصله كالتي زعموها في محلة الحنابلة ببغداد، أو محرفة كالذي زعموه في كيلان وطبرستان . وقد تكون صغيرة وضخموها !

وقال الصفدي في الوفيات: ١٠ / ٢٠٢: « وكان مسلماً (أي سنياً) قليل السهر وادعاً ، يكره الظلم ويؤثر العدل وينقاد للشرع ويكتب خطاً قوياً منسوباً . ويجيد ضرب العود، وصنف مذاهب في النغم نقلت عنه.. أبطل بوساطة وزيره محمد بن الرشيد مكوساً كثيرة وفواحش وخموراً ، وهدم كنائس بغداد وخلع على من أسلم من الذمة ، وأسقط مكوس الفاكهة من سائر ممالكه ، وورَّث ذوي الأرحام (أي كل التركة للبنت كها هو مذهب الشيعة) وكان قبل موته بسنة قد حج في ركب العراق، وكان المقدم عليه بطلاً شجاعاً ، فلم يمكن أحداً من العرب أن يأخذ من الركب شيئاً ، فلما كانت السنة الثانية خرج العرب على الركب ونهبوه وأخذوا منهم شيئاً كثيراً ، فلما عادوا شكوا إليه ، فقال: هؤلاء العرب ليسوا في مملكتنا أو في مملكة الناصر ، وإنها هؤلاء في البرية لايحكم عليهم أحد ، يعيشون بقائم سيفهم ممن يمر عليهم ، وقال: هؤلاء فقراء كم مقدار ما يأخذون من الركب، نحن نكون نحمله إليهم من عندنا كل سنة ، ولا ندعهم يأخذون من الرعايا شيئاً . فقالوا له يأخذون ثلاثين ألف دينار ، لبراها كثيرة فيبطلها! فقال: هذا القدر ما يكفيهم! إجعلوها كل سنة ستين ألف دينار ، وتكون تحمل من بيت المال كل سنة إليهم ، صحبة متسفر من عندنا ! فمات تلك السنة ركا ولم يُسَفَّر شئ . وهادن سلطان الإسلام وهاداه ، وانقـرض بيـت هولاكـو بموتـه ، وجرت بعده أمور يطول الشرح فيها ».

أقول: يقصد بسلطان الإسلام ، السلطان الشركسي المنصوب من الخليفة العباسي في

القاهرة بعد سقوط بغداد . ونحوه ابن تغري في النجوم الزاهرة: ٩ ٣٠٩ .

### وهذه النصوص تعطينا أضواء على شخصية السلطان بو سعيد ، أهمها:

١ - أن شخصيته كانت محبوبة ، ويدل أمره بتعيين رواتب سنوية للبدو الذين كانوا يغيرون على قوافل الحجاج ، على أنه كان عملياً سمحاً كريهاً . كما يدل إبرامه الصلح مع سلطان مصر ، على أنه واقعي تخلى عن أحلام المغول في اجتياح بلاد الشام ومصر ، وأوربا الغربية .

٢- لكن بو سعيد كان يتصرف كحاكم مغولي يواجمه طمع الأمير جوبان ،
 زوج عمته ووزير أبيه ، الذي كان القائد العام لجيش المغول (ببلاد الروم) وقد تسلط على مملكة أبيه ، ونصب أو لاده حكاماً على تركيا وأرمينيا وغيرها .

٣- عندما كبر بو سعيد وضع خطة مع خاله وبعض قادة جيشه ، للتخلص من جوبان ، ونجح في ذلك وقتل جوبان وأولاده بعد معركة وحِيل ، واستوزر بدله محمد بن رشيد الدين الهمداني ، وكان سبب انتصاره على جوبان أن المغول مطيعون لذرية هولاكو وجنكيز ، حتى مقابل قادتهم الذين ينشقون عليهم! فقد كان مع جوبان أولاده مير حسن وهو الأكبر ، وطالش ، وجلوخان وهو أصغرهم ، وهو ابن أخت السلطان أبي سعيد من أمه ساطي بك بنت السلطان خذابنده ، ومعه عساكر التتر وحواميها ، فاتفقوا على قتال السلطان أبي سعيد وزحفوا إليه والتقوا مع جيشه في خراسان!

فحدث أمر عجيب رواه ابن بطوطة:١/٢٤٧: • فلما التقى الجمعان هـرب التـتر إلى سلطانهم وأفردوا جوبان! فلما رأى ذلك جوبان نكص على عقبيه وهرب إلى صحراء سجستان وأوغل فيها ، وأجمع على اللحاق بملك هراة غياث الدين مستجيراً به ومتحصناً بمدينته وكانت له عليه أياد سابقة ، فلم يوافقه ولداه حسن وطالش على ذلك وقالا له: إنه لايفي بالعهد وقد غدر بفيروز شاه بعد أن لجأ إليه وقتله ، فأبى جوبان إلا أن يلحق به ففارقه ولداه وتوجه معه ابنه الصغير جلوخان ، فخرج غياث الدين لاستقباله وترجل له وأدخله المدينة على الأمان ، ثم غدره بعد أيام وقتله وقتل ولده ، وبعث برأسيها إلى السلطان أبي سعيد »!

#### ٣- هروب الدمرداش بن جوبان الى مصر

قال ابن خلدون: ٥/ ٤٣٥: (ولما بلغ الخبر بمقتله إلى ابنه دمرداش في أمارته ببلاد الروم (تركيا) خشي على نفسه ، فهرب إلى مصر وترك مولاه أرتق مقيهاً لأمر البلد وأنزله بسيواس ، ولما وصل إلى دمشق ركب النائب لتلقيه وسار معه إلى مصر ، فأقبل عليه السلطان وأحله على الكرامة ، وكان معه سبعة من الأمراء ، ومن العسكر نحو ألف فارس فأكرمهم السلطان ، وأجرى عليهم الأرزاق وأقاموا عنده ، وجاءت على أثره رسل السلطان أبي سعيد وطالبه بذمة الصلح الذي عقده مع الملك الناصر ، وأوضحوا لعلم السلطان من فساد طويته وطوية أبيه جوبان وسعيهم في الأرض بالفساد ، ما أوجب إعطاءه باليد ، وشرط السلطان عليهم إمضاء حكم الله تعالى في قراسنقر نائب حلب ، الذي كان فرَّ سنة اثنتي عشرة مع أقوش الأفرم إلى خربندا.. فلما شرط عليهم السلطان قتله كما قتل دمرداش ، أمضوا فيه حكم الله تعالى ، وقتلوه جزاء بهاكان عليه من الفساد»!

أقول: لاحظ أن العالم الإسلامي كان مقسماً بين قوتين هما الماليك والمغول، وكانت سوريا تابعة لسلطان الماليك، فغضب سلطانهم سنة ٧١٢على حاكم حلب قراسنقر، فهرب الى سلطان المغول خدابنده، فجعله حاكم همدان ولم يسلمه الى سلطان مصر. ولما هرب دمرداش من بو سعيد الى مصر سنة ٧٧٨، طالب الماليك بتطبيق معاهدة الصلح، وأن يقتلوه ويبعثوا اليه برأسه، فطلب السلطان المملوكي مقايضته بقرا سنقر! فدمرطاش وقراسنقر، إن اتفق السلطانان صار مفسدين في الأرض يجب قتلها وتبادل رأسيها، وإن اختلف السلطانان فها أميران وحاكمان عادلان لزلايتين، يأتم المسلمون بها في الصلاة ويعون لها في خطبة الجمعة! وهكذا يتغير دين الحكومات!

٥- ذكر رواة الخلافة أن بو سعيد عشق ابنة جوبان (بغداد خاتون) المتزوجة! وطلب منه أن يطلقها من زوجها ليتزوجها فأبي جوبان! وبعد أن قَتَل جوبان وأولاده طلقها من زوجها وتزوجها! قال الصفدي في الوافي:١١١/١٠: "بغداد خاتون: ابنة النوين جوبان، كان السلطان بو سعيد يجبها ويميل إليها ميلاً عظيماً للى الغاية، وكان أبوها لا يدعها تقرب من الأردو، ولكن تكون غائبة مع زوجها الشيخ حسن هنا وهنا! فلما قتل بو سعيد أخاها دمشق خواجا وهرب أبوها جوبان ثم قتل، ودخل أخوها تمرتاش إلى مصر، تمكن بو سعيد منها وأخذها من زوجها، وصارت عنده مكينة لها الحكم في المالك، ولها وزيرة وتركب في موكب من الخواتين وتشد في وسطها السيف، وتحكمت وهرب منها على باشا أخو أم بو سعيد وخاله، ولم يأخذه (بو سعيد) في هواها لومة لائم، ولم

تزل كذلك على ما هي عليه من المكانة عند بو سعيد حتى مات ، وتملك أربكوون المذكور فيها تقدم فأحذها وقتلها سنة ست وثلاثين وسبع مائة ، وكانت كثيرة التنقيب على أخبار أخيها تمرتاش » انتهى. وذكروا أن زوجها بو سعيد كان في المقابل يراسل سلطان مصر ليقتل جوبان ويبعث اليه برأسه ! فاستجاب له وقتله وبعث برأسه ، فكرهته بغداد خاتون وكرهها ، فقامت بسُمّه فهات وعمره ٣٢ سنة ! اولما عرف الأمراء أن بغداد خاتون هي التي سمته أجمعوا على قتلها، ودبر لذلك الفتى الرومي خواجة لؤلؤ وهو من كبار الأمراء وقدمائهم ، فأتاها وهي في الحهام فضربها بدبوسه وقتلها ، وطرحت هنالك أياماً مستورة العورة بقطعة تليس » (ابن بطوطة في رحلته ١٤٤١).

أقول: قد تكون هذه القصة مكذوبة ، وقد تكون صحيحة ، وحياة السلاطين الشراكسة في مصر ، والسلاطين المغول من أولاد جنكيز ، مليئة بنقاط الضعف ، ويظهر أن خير المغول على الإطلاق السلطان محمد خدا بنده وأخوه قازان رحمها الله ، وخير سلاطين الماليك قانصوه الغوري رحمه الله .

### ٤- أذنَ الله بزوال المغول فأعقمَ سلطانهم بو سعيد ا

حَكَمَ المغول القسم الأكبر من بلاد المسلمين بنشر قواعد عسكرية فيها تسمى (الشَّحْنَة) وكان قادة هذه الشحنات الحكام الحقيقيين للبلاد، فهم ينصبون الحكام من أهل البلاد أو غيرهم، وكان السلطان وشحناته لايتدخلون إلا في الأمور الأمنية الأساسية، وبهذا امتازوا عن مماليك مصر الذين حكموا مباشرة.

وتوسع المغول في نشر شحناتهم ، فشملت عواصم البلاد ومدنها الكبيرة ، وأحياناً القرى والطرق الأساسية ، وقد يصل عدد شحناتهم في البلد الى مشة شحنة ، وعدد جنودها الى ثلاث مئة ألف جندى !

وكانت القوات المغولية في بلاد المسلمين ثلاثة أقسام، فمنهم مسلمون شيعة، وهم قلة بالنسبة لمجموعهم، ومنهم سنة أو بين بين كالذين مع جوبان وأولاده وهم قلة أيضاً. ومنهم من لم يدخلوا في الإسلام وظلوا متمسكين بشريعة الياسة الوثنية ! ولكنهم جميعاً مطيعون طاعةً تامة لسلطانهم من أولاد جنكيز، ولم يـوثر تشيع سلاطينهم على طاعتهم لهم!

وكانت أقسى ضربة للمغول قتل بو سعيد بيد معشوقته أخت جوبان ، ولم يكن له ولد ولا ولي عهد من أقاربه أولاد جنكيز ، فأحدث موته فراغاً وصراعاً بين المغول ، كانت فيه نهاية سلطنتهم القوية ودولتهم الواسعة ! فبادر وزيره محمد بن رشيد الدين الى اختيار شخص من أولاد جنكيز ، لأنهم هم العائلة الوحيدة التي يطبعها المغول ، لكن اختياره لم يكن موفقاً !

قال ابن حجر في الدرر الكامنة: ١/ ٤١٣: ﴿ أُربكوون ويقال أُرخان المغلي من ذرية جنكز خان ، كان أبوه قُتل فنشأ هذا جندياً في غهار الناس ، فلها مات أبو سعيد نهض الوزير محمد بن رشيد الدولة فقال هذا الرجل من عظهاء ألقان فبايعه العسكر وولي السلطنة بعد القان بوسعيد ، فظلم وعسف وقتل الخاتون بغداد بنت جوبان زوج بو سعيد ، وكان عليُّ بابَه بالجزيرة فلم يدخل في الطاعة ، وأخذ بغداد وأحضر موسى بن على بن بايدو بن أبغا بن هلاكو وسلطنه ، وعمل بين الفريقين مصافعٌ ، فاستظهر ابن علي بابه (السلطان الجديد) وقتل الوزير (بن رشيد الدين) صبراً في شامن رمضان ، وقتل أربكون في شوال صبراً أيضاً وذلك في سنة ٧٣٦، وكانت مدة سلطنته شهيرات خسة أو ستة ، واستقر موسى الذي سلطنوه نحو ثلاثة أشهر ). انتهى.

أقول: هذه صورة للوضع في بغداد ، ولم يكن غيرها من ولايات العراق وإيران وتركيا وما وراء النهر والقوقاز ، أفضل منها ! فقد أذن الله تعالى بانهيار المغول ، الذين كانوا أكبر قوة عسكرية مقاتلة ، فأبقاهم بلا ملك يرث قيادتهم من آل هولاكو أو جنكيز ، فاضطربت عملكتهم ، وانقسمت !

قال القلقشندي في مآثر الإنافة: ٢/ ١٣٩: «ومات أبو سعيد سنة ست وثلاثين وسبع مائة ، ودفن بمدينة السلطانية ولم يعقب ، وانقرض بموته ملك بني هو لاكو ، واختلف أهل دولته ، وافترقت الأعمال التي كانت بيده وصارت طوائف ، كها كانت ملوك طوائف الفرس . ولما مات أبو سعيد نصب أهل الدولة موسى خان من أسباطهم على بغداد وتوريز (نبريز) وأعهلها ، وقام بتدبير دولته على باشا من أمراء دولتهم . وكان الشيخ حسن بن حسين بن أقبغا بن أبلكان ، المعروف بالشيخ حسن الكبير ، وهو ابن عم السلطان أبي سعيد ، معتقلاً ببلاد الروم ، فأخرج من السجن بعد موت أبي سعيد ، ووصل بغداد وخلع موسى خان فأخرج من السجن بعد موت أبي سعيد ، ووصل بغداد وخلع موسى خان بغداد وتوريز (نبريز) وسار إليه حسن بن دمرداش من بلاد الروم ، فغلبه على بغداد وتوريز (نبريز) وسار إليه حسن بن دمرداش من بلاد الروم ، فغلبه على توريز ، وقتل محمد بن عنبرجي ...الغ .).

#### ٥- موجة تيمور لنك الجنونة الفاشلة!

رافقت عملية تَشَكُّل شعوب الأمة في دول جديدة ، حملةٌ مغولية كانت عـاملاً في تسريع حركة الأمة لتشكيل دولها أحياناً أو تبطيئها . وهي مغامرة تيمور لنك (أي تيمور الأعرج) الذي كان مهووساً بأن يكون مثل جنكيز وهو لاكو!

وقد بدأ عمله في منطقة المغول بعد وفاة السلطان بو سعيد ، واتخذ سمرقند عاصمة له، وادعى أن أمه من ذرية جنكيز ، ومع ذلك جاء بشخص مغمور من ذرية جنكيز إسمه (صرغتمش) فبايعه سلطاناً، وعين نفسه نائبه العام المفوض! وكانت أحلام جنكيز وهو لاكو تملأ مخيلته في احتلال العالم ، وكان قائداً عسكرياً ماهراً ، لكن لم يكن عنده عقل إداري!

وقد خاض حروباً مع ملوك محليين وانتصر عليهم ، وجمع نحو ثلاث مئة ألف جندي ، واجتاح بلاد القوقاز وهزم ملوكها ، ثم اجتاح روسيا فهزم جيشها ، ثم اجتاح إيران فقاومته بعض مناطقها وانتصر عليها ، ثم اجتاح العراق فخضع له ورثة السلطان بو سعد من الإيلخانيين أو هربوا منه ، فنصب في بغداد حاكماً ، ثم اجتاح سوريا وأحرق دمشق ، ثم رجع واحتل بغداد ثانية ، ونصب فيها ابنه شاه رخ ، ثم احتل تركيا وأسر ملكها العثماني با يزيد ، ثم غزا الهند وانتصر على جيشها الكثيف ، واحتل عاصمتها دلهى .

ثم عاد الى عاصمته سمرقند ، وهيأ جيشاً جراراً لغزو ممالك الصين ، وسار في فصل الشتاء فواجه مطراً وثلوجاً شديدة ، فهات قسم من جيشه من شدة البرد والثلج ، ثم مرض هو ومات ، وذلك في سنة ٨٠٨ هجرية ، وعمره نحو ثهانين

سنة ، فرجع حفيده بجنازته ، ودفنه في سمرقند ، وحكم مكانه .

وحكم بعده ابنه ولي عهده شاه رُخّ أفغانستان وشرق إيران وعاصمته هـراة ، وهذا كل ما بقي لورثة تيمور ، من طول البلاد وعرضها التي اجتاحها!

كان هذا المجنون ماهراً في التدمير والإحتلال ، غبياً في الإحتفاظ بــها احتلـــه ، ينسى الهدف الذي بيده ، ويسارع الى هدف آخر لتصوره أنه يغتنم الفرصة !

كان عمله كموجة الجراد التي تهاجم منطقة فتأكيل ما فيها ، ثم تتركها الى منطقة أخرى ! فكانت القوى التي يهزمها ، أو قوى غيرها ، تعود بعد مغادرته وتحكم المنطقة ! فلم يستعمل سياسة جنكيز وهو لاكو في إبقاء قواعد عسكرية إلا في المناطق القريبة من سمرقند ، ثم في بغداد التي احتلها ، ونصب عليها واليا مسعود السربداري ، فطرده المغول الإيلخانيون ، ثم احتلها ثانية ونصب عليها ابنه شاهرُخ بن تيمور ، فلجأ الإيلخانيون الى الأتراك والمصريين فساعدوهم ، فاسترجعوا بغداد وطردوا شاه رُخ ، فغضب تيمور لذلك وعاد من دمشق واحتل بغداد ثالثة ، لكنها تركها ولم يعين فيها حاكماً ، ثم احتل تركيا وأسر ملكها ، ولم يرتب وضع تركيا ، فقد عرف أن ملك الهند مات ، فاغتنم الفرصة وزحف بجيشه وخاض حرباً كبرية واحتل الهند ، لكنها تركها ولم رتب حكمها وعاد الى سمرقند وانشغل بمشروع غزو الصين ، ومات في طريقه اليها !

«ذكر بعض العلماء أن ابن خلدون لما أقبل على تيمورلنك قال له: دعني أقبل يدك! فقال (نيمور): ولم؟ فقال له: لأنها مفاتيح الأقاليم! يشير إلى أنه فتح خمسة أقاليم وأصابع يده خمسة فلكل أصبع إقليم! وهذا أيضاً من دهاء ابن خلدون.. ثم قال لتيمورلنك: إني ألفت كتاباً في تاريخ العالم . ثم قال له تيمورلنك: كيف ساغ لك أن تذكرني فيه وتذكر بختنضر مع أننا خربنا العالم؟!

فقال له ابن خلدون: أفعالكها العظيمة ألحقتكها بالذكر مع ذوي المراتب الجسيمة ، أو نحو هذا من العبارات ن فأعجبه ذلك ٤. (نفح الطيب: ٢/ ٩٩٤).

قال ابن خلدون: • قال لي تيمور: أين بلدك؟ قلت بالمغرب الجواني ، قال: وما معنى الجواني في وصف المغرب؟ قلت: معناه الداخلي أي الأبعد ، لأن المغرب كله على ساحل البحر الشامي من جنوبه ، فالأقرب إلى هنا برقة وإفريقية ، والمغرب الأوسط تلمسان وبلاد زناته، والأقصى فاس ومراكش وهو معنى الجواني . فقال لي: وأين مكان طنجة من مُلك المغرب؟ فقلت في الزاوية التي بين البحر المحيط والخليج المسمى بالزقاق ، ومنها التعدية إلى الأندلس لقرب مسافته ، لأن هناك نحو العشرين ميلاً ، فقال: وسلجاسة؟ فقلت: في الحد ما بين الأرباف والرمال من جهة الجنوب .

فقال: لايقنعني هذا ، وأحب أن تكتب لي بـلاد المغـرب كلهـا ، أقاصـيها وأدانيهـا وجبالها وأنهارها وقراها وأمصارها ، فقلت: يحصل ذلك بسعادتك .

فكتبت له بعد انصرافي من المجلس ما طلب ، أقمت في كسر البيت وكتبته في أيام قليلة ، وأوعبت الغرض في مختصر وجيز ، يكون في اثنتي عشرة كراسة ، ودفعته اليه فأخذه من يدي وأمر موقعه بترجمته إلى اللسان المغلي ، وهذا يدل على عقله وبعد نظره وأند ربها كان يخطر بباله فتح إفريقية » ! (أعبان الشيعة:٣/ ٦٦٣).

#### الفصل العاشر:

# خلاصة الأحداث الكبرى بعد انهيار المارد المغولي

### ١- اضواء على أهم الأحداث في قرنين بعد حكم المغول

هذا الفصل خلاصة لفصول من الكتاب في طبعته الأولى ، فقد رأينا أن نلخصها هنا ، ثم ننشرها مفردة بعناوينها ، وهي أربعة بحوث: في موجة تيمور لنك على العالم الإسلامي ، وفي نشوء الدولة الصفوية ، والدولة العثمانية ، وفي التعصب المذهبي وحيًّ على خير العمل .

# (١) بدأ انهيار المغول بموت السلطان بو سعيد

توفي آخر سلاطين المفول سنة٧٣٦ هجرية فانهار النفوذ المغولي ، وأخذت تتشكل دول من أهل البلاد ، وأهمها الدولة الفارسية ، والدولة العثمانية .

ثم جاءت موجة مغولية جديدة بقيادة تيمور لنك ، فاجتاح كل المناطق التي كان يحكمها المغول ، وهي العراق وإيران والخليج وتركيا وشرق آسيا كله ، وقسم من شرق أوروبا . وزاد عليها الشام والهند وروسيا ، ولكنه كان يترك

البلد الذي يحتله ويهاجم غيره ، ولم يستقر إلا في عاصمته سمرقند شرق إيـران ، وقد أقام المغول بعده في الهند دولاً .

# (٢) وبدأت تتشكل الدول المحلية

وقد احتاجت عملية تَشَكُّل الأمة بعد المغول ، واستيعاب موجتهم الثالثة الى قرن من الزمان ، ونتج عنها ولادة الدولة العثمانية والصفوية . أما دولة المهاليك فبقيت خارج حكم المغول ، حتى احتلها السلطان سليم العثماني سنة٩٣٢هـ.

فقد بادر زعماء بعض البلاد الى السيطرة على بلدهم ، وطردوا الحامية المغولية ، كما في إيران . بينها رضي أهل بعض البلاد كالعراق بحكام مغول بعمد موت بو سعيد ، لأنهم اعتبروهم منهم . أما تركيا فقام حكامها السلاجقة وورثمتهم المغول العثمانيون ، بعزل الحامية المغولية في مدينة سيواس الأناضولية .

# (٣) المد الشيعي الذي أحدثه نصير الدين فَكَتَّكُ

كان المد الشيعي الذي أحدثه نصير الدين الطوسي فُلَيِّ قوياً ، وقد ساعد على نجاحه أن الحكم المغولي طبق سياسة المذهب الشيعي في الحريات المذهبية والإعمار والخدمات ، فكسب رضا الجميع!

وقد استفاد السيد صفي الدين الأردبيلي شيخ الطريقة الصفوية ، من هذا المد فبدا هو وأولاده بالعمل لإقامة الدولة الصفوية .

## (٤) بسبب عدل الجوينيين تمسك العراقيون بالإبلخانيين

كانت سيرة الجوينيين والسلطان محمد خدابندة وابنه بو سعيد ، سبباً في قبول العراقيين بحكم المغول الإيلخانيين بعد بو سعيد ، فحكموا العراق قرنين ، وشملت دولتهم الأهواز وتبريز وهمدان وغيرها . ورضي بهم السنة العراقيون وفيهم حنابلة متعصبون ، ولم يطرحوا إعادة حكم الحلافة العباسية أو غيرها ! بل لم نسمع منذ سقوط الحلافة العباسية صوتاً واحداً من أهل العراق يطالب بإعادة الخلافة أو يدعو الى مقاومة المغول ، مع أنه كان في بغداد سنة متعصبون ! وسبب ذلك أن السنة العراقيون ومنهم الحنابلة ، طلقوا الحلافة العباسية بالثلاث غير آسفين عليها ، وفضلوا عليها نمط الحكم الذي قدمه الشيعة في الحرية والبناء ، بل التفوا في القرن الشامن والتاسع حول الحكام الإيلخانيين الشيعة ، ووقفوا معهم أمام غزو تيمور لنك وغيره ، فهم يشعرون أن المغول الإيلخانيين مسلمون عراقيون ، وأنهم خير لهم من الخلافة .

بينها نرى أتباع الخلافة في البلاد البعيدة يتغنون ببغداد المنصور والرشيد والمتوكل، وكأنه لا خَبَرَ عندهم بأن بغداد طلقت الخلافة بالثلاث، وأن العباسيين أنفسهم لم يطالب أحد منهم بإعادة الخلافة، مع أنهم كانوا كثرة وكان لهم نقابة في بغداد! فقد وجدوا كغيرهم في حكم الجوينيين من الحرية والإعار ما لم يجدوه في حكم الخلفاء!

## (٥) نجت مصر من موجات المغول

كانت مصر هدفاً لغزو هو لاكو ، ثم ابنه قازان ، ثم تيمور لنك ، وقد احتلوا دمشق مقدمة لغزوها ، لكن الله تعالى نجى مصر منهم وتراجع هو لاكو وتيمور عن غزوها ، وانهزم قازان في معركة عين جالوت على يد الأمير قطز المملوكي الشركسي ! ونتج عن ذلك أنه في مقابل تبني المغول للتشيع ، تبنى الماليك الشراكسة الخلافة العباسية السنية ، وجاؤوا بعد سقوط بغداد بعباسي ونصبوه خليفة ، وكان يظهر عند نصب السلطان والمناسبات التشريفية ، واستمروا على ذلك حتى سقط حكمهم بيد العثمانيين سنة ٩٢٣، فأخذ سليم الخليفة العباسي الى استانبول ، وأجبره على خلع نفسه والبيعة له ، وأعلن نفسه خليفة !

وفي فترة حكم الماليك استخدموا المتعصبين السنة للدعاية والتحريث ضد المغول والشيعة ، فاتهموا الشيعة بأنهم جاؤوا بالمغول الى بغداد!

وكان من أبرز من سخّروه الشيخ عبد الحليم بن تيمية ، الذي رد على مـذهب الشيعة في كتابه الذي سياه (الرد على الرافضي) وسَمَّوْه فيها بعد: منهاج السنة .

وقد كفَّرَ ابن تيمية الشيعة ، مع أنه اعترف بإسلام السلطان قازان عندما احتل دمشق ، وجاء اليه هو وعلماء دمشق وبايعوه ، وخطب ابن تيمية بالنيابة عنهم معلناً طاعته ، وخطبوا باسمه خطب الجمعة كسلطان المسلمين!

لكن ابن تيمية تراجع عن ذلك وتحمس مع حاكم الشام المملوكي ، وأفتى لـه بإبادة الشيعة في بلاد الشام ، بحجة أنهم كفار ، فهاجموا مناطقهم ، وهي بعلبـك وكسروان ، وجبل عامل ، فقتلوا منهم ألوفاً مؤلفة !

# (٦) رفعوا راية الصحابة مقابل أهل البيت الله

تَركَّزُ الخلاف السني الشيعي حول اتباع الصحابة أو اتباع أهل البيت اللهي ، فقد جعل السنيون اتباع أبي بكر وعمر وولايتها أهم أركان الإسلام ، والمساس بها كفراً يوجب خروج صاحبه من الدين ، وهذر دمه عرضه وماله ، فيكون قتله واجباً وماله وعرضه غنيمة لهم! وبهذا يفتي مشايخ الوهابيين تقليداً لابن تيمية وينفذونه في بلادهم وأينها استطاعوا ، كها فعل الزرقاوي وأتباعه في العراق!

بينها يُصرُّ الشيعة على أن المسلمين مكلفون باتَّباع أهل البيت بالله دون غيرهم لأن النبي الله أوصى بالثقلين القرآن والعترة ، ولم يوص باتَّباع الصحابة ، فالمسلم حرَّ في أن يعتقد فيهم ما وصل اليه اجتهاده أو تقليده !

# (٧) أين كان العرب في عهد موجات المغول

يسأل الإنسان أين كان العرب في عهود الغزو المغولي والمملوكي ، ولماذا لم نسمع طول هذه القرون بقوة عسكرية عربية يحسب لها حساب ؟

والجواب: أن العرب كانوا استنفذوا مخزونهم العسكري ، ومن لايملـك قـوة عسكرية كافية ، لا يكون له تأثير في الأحداث الكبيرة .

فقد استُهلكت قوة العرب العسكرية في فتح المناطق المحيطة بهم وهي العراق وإيران والشام ومصر، وانشغلوا بإدارتها وأثرت الرفاهية عليهم وعلى أولادهم! فدخل في صناعة الأحداث مخزون الأمم الأخرى، ومن أولها خراسان، المنطقة التي يتوفر فيها العدد والطاعة والمهارة القتالية . ثـم مخـزون الـشعوب التركيـة المتعددة . ثم جاء مخزون أكبر منهما ، وهم المغول من بر الصين .

إن قبائل الجزيرة كانت من الأصل تصلح للبدء والإنطلاق لتحقيق أهداف النبوة فقط ، لكنها لا تكفي لمواصلة المسيرة المطلوبة ، لقلة مخزونها القتالي!

ولذا حرص النبي على أن يضيف اليها نخزون اليمن وفارس ، وأخبر عن دورهما في المستقبل ، كما أخبر أمير المؤمنين المجاسيين العباسيين سيستغلون حديث النبي على عن خراسان وراياتها السود ، ويصلون الى الحكم بواسطتهم، شم ينتهي ملكهم بموجة المغول من جهة خراسان ، قال: «ملك بني العباس عُسُرٌ لايُسْرَ فيه لو اجتمع عليهم الترك والديلم والسند والهند والبربر والطيلسان لن يزيلوه، ولايزالون في غضارة من ملكهم حتى يشذ عنهم مواليهم وأصحاب الويتهم، ويسلط الله عليهم علجاً يخرج من حيث بدأ ملكهم لايمر بمدينة إلا فتحها ولاتر فع له راية إلاهدها ولا نعمة إلا أزالها ». (غية النماني/ ٢٥٨).

ومعناه أن مخزون المغول الآي بعد قرون ، سيكتسح ملك بني عباس ويبيده !
أما قصة الماليك في بلاد المسلمين ، فتبدأ بأن الخليفة العباسي عجز عن تجنيد
مقاتلين من العرب ماهرين مطيعين ، لسد حاجته في حماية نفسه والبلاد ،
فاستورد مقاتلين من مخازن شعوب أخرى ، من أسواق القوقاز ومنغوليا وتركيا
وغيرها ! فازدهرت تجارة العبيد والرقيق بين عاصمة الحلافة وأقاصي الأرض
وتكونت (مافيا) سرقة الناس لبيعهم الى وكلاء الخليفة الذين يشترون الموالي !
وعما نقله التاريخ أن التركهان العُز سرقوا جماعة ليبيعوهم ، وكان فيهم طالب

علم ، فكانوا في طريقهم يَحُلُّون وثاقه ليصلي بهم إماماً ! فقال لهم يوماً: هل يجوز بيع القرآن؟ قالوا: لا، فقال: إن الإمام كالقرآن فلايجوز لكم بيعي فأطلقوني! فتشاوروا بينهم ثم قالوا له: هل يجوز إهداء القرآن؟ قال نعم . قالوا: أنت كالقرآن لانبيعك بيعاً ، بل نهديك لوكيل الخليفة هديةً !

ولما كثر الماليك الترك وآذوا الناس في بغداد ، ألزم الناس الخليفة المعتصم أن يبنى له ولماليكه معسكراً خارج بغداد ، فبنى العاصمة الجديدة سامراء!

وفي مصر استكثر الحكام من المهاليك الشراكسة القوقازيين والمغول، فسيطروا على البلد، وحكموا مصر أكثر من ثلاث مئة سنة، حتى احتلها منهم المهاليك المغول العثمايون سنة ٩٢٣، وأعلن سلطانهم سليم نفسه خليفة!

وفي كل هذه القرون والأحداث ، غاب العرب ، كمخزون عسكري وجيش قوى .

## ٢- نشوء الدولة الشيعية الفارسية في إيران ومحيطها

قال ابن خلدون: ٥/ ٥٥: ﴿ لما توفي أبو سعيد سنة ست وثلاثين وسبع مائة ولم يعقب ، اضطربت الدولة ومرج أمر الناس ، وافترق الملك طوائف وغلب أزبك صاحب الشهال على طائفة من خراسان فملكها ، واستبد بهراة الملك حسين وألان محمود ، فرشحه من أهل دولة لسلطان أبي سعيد عاملاً على أصبهان وفارس ، فاستبد بأمره واتخذ الكرسي بشيراز ، إلى أن هلك وولي بعده ابنه أبو اسحق أمير شيخ ، سالكاً سبيله في الإستبداد ، وكانت له آثار جميلة ، وله صنف الشيخ عضد الدين كتاب المواقف ، والشيخ عاد الدين الكاشي شرح كتاب المفتاح ، وسموهما باسمه . وتغلب أيضاً محمد بن المظفر على كرمان ونواحيها ، فصارت بيده وطمع في الإستيلاء على فارس... .

وهذا يدلك على أن موت السلطان المغولي بو سعيد وعدم وجود وريث له ، زاد مس عُفز قادة البلاد في إيران كها في غيرها ، لإقامة دول مستقلة .

#### ١- كانت إيران سنية وكان فيها بؤر شيعية

 وساهم مع سلمان في نشر التشيع كبار الصحابة كحذيفة وعمار والعشرات من تلاميذ على الله عن شاركوا في فتح العراق وإيران وبلغوا فيها الدين.

ثم نصل الى عهد أمير المؤمنين الشيخة وأصحابه الإيرانيين الذين كانوا يلتفون حول منبره في الكوفة ، حتى أن الأشعث بن قيس جاء يـوم جمعة وأراد أن يجلس قرب المنبر فلم يجد مكاناً ، فقال: « يا أمير المؤمنين غلبتنا هذه الحمراء على قربك يعني العجم ، فركض المنبر برجله حتى قال صعصعة بن صوحان: ما لنا وللأشعث! ليقولن أمير المؤمنين اليـوم في العـرب قـولاً لايـزال يـذكر . فقال الشيخ: من عذيري من هؤلاء الضياطرة ، يتمرغ أحـدهم عـلى فراشه تمرغ الحار ، ويهجر قوماً للذكر! أفتأمرني أن أطردهم؟! ما كنت لأطـردهم فـأكون من الجاهلين . أما والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، ليضربنكم على الدين عوداً كـها ضربتموهم عليه بدءاً »! (شرح النهج: ٢٠ / ٢٨٤).

ثم نصل الى ثورة التوابين ، وبعدها ثورة المختار للأخذ بشار الحسين الله فنرى كثرة الإيرانيين المشاركين فيها ، حتى سماهم الأمويمون الكيسانية ، نسبة الى كيسان الفارسي ، الذي كان من أصحاب المختار الخاصين .

ثم نصل الى تأسيس الأشعريين الشيعة مدينة قم ، في عصر الإمام زين العابدين عليه الله العلماء والرواة المضطهدين اليها ، وسرعان ما عمرت وامتلات بالشيعة ، ونشطوا لنشر التشيع في إيران .

ثم نصل الى مجئ الإمام الرضائ الله الله إيران ، والهزة العميقة التي أحدثها في عقيدة الإيرانيين وأفكارهم ، والتلاميذ الذين تخرجوا عليه ، وتأثروا به . ثم نصل الى دولة الشيعة الزيديين في شهال إيران التي دامت أكثر من قرن . ثم نصل الى أصحاب الأئمة من أهل البيت علية فنجد كثرة منهم من مناطق إيران المختلفة ، ومن كابل ، وبلخ ، وبخارى ، وسمرقند ، والشيشان ، والكرج أي جورجيا ، ومدن آذربيجان ، وتركيا .

ومن نهاذج ذلك ما رواه الكشي: ٢/ ٨٦٦ عن " محمد بن جعفر بن إبراهيم الهمداني وكان إبراهيم وكيلاً وكان حج أربعين حجة ، قال: أدركت بنت لمحمد بن إبراهيم بن محمد فوصف جمالها وكهالها ، وخطبها أجلة الناس فأبى أن يزوجها من أحد ، فأخرجها معه إلى الحج ، فحملها إلى أبي الحسن الله ووصف له هيأتها وجمالها وقال: إني إنها حبستها عليك تخدمك ، قال: قد قبلتها فاحملها معك إلى الحج وارجع من طريق المدينة ، فلها بلغ المدينة راجعاً ماتت ! فقال له أبو الحسن صلوات الله عليه: بنتك زوجتي في الجنة يا بن إبراهيم " .

ثم نصل الى حركة البويهيين وكانوا طالبي ملك ، لكنهم كانوا مع أكثرية جنودهم شيعة ، وسيطروا على إيران ، ثم العراق ، وفرضوا على الخلافة العباسية الإعتراف بسلطانهم ، وحقهم في تعيين الخليفة وعزله!

ومع تحفظنا على سلوك البويهيين وسياستهم ، لكن حركتهم تدل على وجود أرضية واسعة للتشيع في إيران ، استغلها البويهيون لتجنيد الجنود وخوض المعارك والوصول الى الحكم ، وكانت بالنتيجة موجة شيعية ضاعفت من اتساع التشيع في إيران ، وغيرها .

ثم نصل الى موجة التشيع التي أحدثها نصير الدين الطوسي فُلْتَرَفِّ ، والتي

كانت استثهاراً لمخزون التشيع الماضي في إيران ، وإطلاقاً لموجة تشيع جديدة ، تفاعلت وتنامت حتى وجدت قيادة كفوءة من الصفويين ، فاستوعب التشيع كل إيران تقريباً .

#### ٢- اول حركة ضد المغول حركة شيعية

كانت حركة السربدارية أقوى حركة ضد المغول ، وبدأت في عهد السلطان بوسعيد ، وهي حركة شيعية صرفة ، وهذا يكفي لرد تهمة النواصب للشيعة بانهم تحالفوا مع المغول ، ويدل على أن بو سعيد لم يكن شيعياً كأبيه خدابنده وبينها كان علماء الشيعة يقاومون طغيان المغول في إيران فيعلقونهم على أعواد المشانق ، كانوا يقاومون الماليك في بلاد الشام أيضاً ، كما حدث للفقيه الكبير الشهيد محمد بن مكي فَاتَحَى ، الذي طلب منه حاكم دولة السربدارية على بن المؤيد المجعئ الى إيران ليكون مرجعهم فلم يستطع ، لأن الماليك كانوا فرضوا عليه الإقامة الجبرية في دمشق ، ثم دبروا عليه شهوداً بأنه يطعن في أبي بكر وعمر ، الإقامة الجبرية في دمشق ، ثم دبروا عليه شهوداً بأنه يطعن في أبي بكر وعمر ، وقتلوه وصلبوه ، ثم أحرقوا جثته الطاهرة فتحى ، وذلك قبل سنتين من شهادة على بن مؤيدة على يد تيمور لنك ! (طراف المقال ٢٠١٤)

وقد ظهرت حركة السربدارية ضد الحكم المغولي في شهال إيران وبدأت في قرية باشتين من ولاية بيهق ، وامتدت الى كيلان شهالاً، وشملت شرقاً منطقة طوس ، وقسماً من بلاد ما وراء النهر الى حدود سمرقند . وقادها علي بن المؤيد ، وأرسل وزيره القاضي شرف الدين الآوي الى المرجع الشيعي

محمد بن مكي فَاتَكُ تلميذ ابن العلامة الحلي فَاتَكُ ، يطلب منه الحضور الى عاصمتهم ليكون مرجعاً لهم ، ويشرف على القضاء ، فاعتذر وكتب له متناً فقها محتصراً وشاملاً سهاه: اللمعة الدمشقية .

وقد كتب المستشرق الروسي أي. ب. بتروشفسكي: حركة السربدارية في خراسان، وأرخ لها السيد حسن الأمين في مستدركات أعيان الشيعة:٢/ ١٧٧. وخلاصتها أنه كان في مسجد سبزوار رجل إسمه الشيخ خليفة يُدرَّس الطلبة والناس، فأراد بعض المتعصبين من علياء السنة منعه من التدريس، وزعموا أنه ينشر البدع، وأفتوا بوجوب قتله وأرسلوا الفتوى إلى السلطان بو سعيد، فأرجع الأمر الى علياء المنطقة والحاكم، فاغتالوه سراً في ٢٧ربيع الأول سنة ٢٧٧، وكان أبرز تلاميذه الشيخ حسن الجوري، فأخذ ينشر تعاليمه في منطقة نيشابور فالنف الناس حوله، وبعث برسالة إلى الأمير محمد بك بن أرغون شاه، يطلب منه رفع بعض المظالم، فأراد قتله، فاختفى حتى حبسوه في مشهد سنة ٢٧٩.

ووقعت حادثة في قرية باشتين في بيهق فكانت شرارة الحرب مع السلطة المغولية ، وذلك أن خسة من المغول نزلوا في دار حسين حمزة وحسن حمزة من أهالي قرية باشتين فضيفوهم ، فطلبوا منها الخمر والوجه الحسن وأصروا على طلبهم وأساؤوا إليها وتشاجروا ، فقتلهم البيهقيون وقالوا: نحافظ على أعراضنا ، ونحن مستعدون أن نسلم رؤوسنا الى المشنقة ، فسموا (سَرٌ بِدار) أي رأس على المشنقة ، وقرَّ صاحبا البيت من وجه السلطة ، وأرسل علاء الدين هندو حاكم خراسان ، الى أهل القرية يطلب أن يسلموهما فامتنعوا ، وتزعم

الحركة عبد الرزاق العلوي الحسيني السبزواري بن الخواجة فضل الله الباشتيني فغضب الوزير وأرسل مائة جندي لاعتقالها ، فواجههم عبد الرزاق وهزمهم ، وقصد مركز علاء الدين هندو ، فهرب مع رجاله إلى أسترآباد ، فلحقوه وقتلوه في منطقة جرجان ، ثم استولوا على أمواله ، وكانوا سبع مائة رجل .

ثم سيطروا على مدينة سبزوار وجُوين وأسفرايين وجاجرم وبياراجمند، وضربوا النقود، ولما توفي أميرهم عبد الرزاق سنة ٧٣٨، خلف أخوه وجيه الدين مسعود، وخاض حروباً مع عسكر المغول من سنة ٧٣٩ إلى ٧٤٠، حيث وقعت لهم معركة مع حاكم هرات أرغون شاه، فهزموه وهرب، فقويت دولتهم بقيادة وجيه الدين مسعود، وتوجيه الشيخ حسن الجوري.

وأرسل الأمير محمد بيك بن الأمير أرغون شاه رسالة إلى الشيخ حسن الجوري يطلب منه عدم مساعدة جماعة السربدارية ، فأجابه الشيخ: يجب على الملك وعلينا أن نطيع الله عز وعلا ، وأن نعمل حسب آيات القرآن المجيد..إذا عمل الملك حسب ما أمره الله ورسوله والله الله سنتبعه ، وفي غير هذه الحالة فالسيف يكون الفاصل بيننا وبينه . ومعناه أنه اشترط عليهم أن يُلغوا العمل بشريعة الياسة الجنكيزية التي كانت سارية بينهم ، وكانوا يجبون الضرائب بموجبها ! فتوجه طوغاي تيمور خان بعسكره لحربهم في ما زندران ، وكانوا ثلاثة آلاف وسبع مائة رجل ، وأرسلوا مبعوثاً اليه يطلبون موافقته على العمل بالشريعة وحقن الدماء ، فأجابهم طوغاي: أنتم جماعة من القرويين تريدون التآمر علينا ، ووقع بينهم معركة سنة ٧٤٧ ، انتصر فيها السربدارية ، وبسطوا سلطتهم على ووقع بينهم معركة سنة ٧٤٧ ، انتصر فيها السربدارية ، وبسطوا سلطتهم على

أنحاء خراسان. وروى ابن بطوطة المعاصر لتلك المعركة ما سمعه من المتعصبين أتباع ملك هرات ، فقال في رحلته: ١/ ٤٢٥: لا فعظم جيشه (مسعود زعيم السربدارية) واستفحل أمره ، وتمذهب جميعهم بمذهب الرفض ، وطمحوا إلى استئصال أهل السنة بخراسان ، وأن يجعلوها كلمة واحدة رافضية ، وكان بمشهد طـوس شيخ من الرافضة يسمى بحسن ، وهو عندهم من الصلحاء فوافقهم على ذلك وسموه بالخليفة ! (هذا للتهويل وإسمه الشيخ خليفة) وأمرهم بالعدل فأظهروه ، حتى كانت الدراهم والدنانير تسقط في معسكرهم فلا يلتقطها أحد حتى يأتي ربها فيأخذها (شهادة مهمة) وغلبوا على نيسابور ، وبعث إليهم السلطان طغيتمور بالعساكر فهزموه ، ثم بعث إليهم نائبه أرغون شاه فهزموه وأسروه ومنوا عليه ، ثم غزاهم طغيتمور بنفسه في خمسين ألفاً من التبتر فهزموه وملكوا البلاد، وتغلبوا على سرخس والزواة وطوس وهي من أعظم بلاد خراسان، وجعلوا خليفتهم بمشهد على بن موسى الرضا...واجتمعت الرافضة في مائية وخمسين ألفاً من الفرسان وكانت الملاقاة بصحراء بوشنج، وصبر الفريقان معاً ثم كانت الدائرة على الرافضة وفرَّ سلطانهم مسعود ، وثبت خليفتهم حسن في عشرين ألفاً حتى قتل وقتل أكثرهم ، وأسر منهم نحو أربعة آلاف...وكانت هذه الوقعة بعد خروجي من الهند عام ثهانية وأربعين ١. انتهي.

وفي نص ابن بطوطة مكذوبات سمعها من الماليك الغوريين الأحناف في هرات ، عن شخصيات السربدارية ومذهبهم ، وعن أعداد جيش الطرفين .

وفي السادس عشر من شهر ذي القعدة سنة ٧٥٤، تمكن السربداية من القضاء

على آخر معقل لحكومة سلالة هولاكو ، وبذلك نظفوا منهم دولتهم ، وشملت ولاية كركان وأسترآباد وقسهاً من ساحل بحر الخزر الى مدينتي طوس ومشهد .

وأبرز قادتهم عليُّ بن المؤيد ، الذي ضرب النقود باسم الأثمة الإثني عشر عَلِيَّةُ وَكَانَ يَحْسَرُ عَلِيَّةً وَكَانَ يَحْسَرُ عَلَيْكُمُ وَكَانَ يَحْسَرُ عَلَيْكُمُ السادة والعلماء احتراماً خاصاً ، وكانت ملابسه بسيطة ، وكان يتجول في الليالي في الأزقة والمحلات ، يتفقد الضعفاء والأيتام .

وفي سنة ٧٨٣ دخل تيمور لنك بجيشه الجرار مدينة سبزوار ، واستقبله علي بن المؤيد فأبقاه على حكمه وأكرمه ، ثم اعتقله مدة طويلة وأمر بقتله سنة ٧٩٥. وبعد موجة تيمور قام أهالي سبزوار بقيادة الشيخ داود السبزواري لإحياء حكومة السربدارية، إلا أن تيموراً توجه بنفسه إلى سبزوار وحاصرها وارتكب فيها مذبحة ، وأمر بدفن ما يقرب من ألفي رجل أحياء في جدار أحد الأبراج! ولكنهم عاودوا انتفاضتهم بعد وفاة تيمور سنة ٨٠٧ ضد ولده شاهْرُخ ، وكانت بينهم معارك ، فسيطر على أثرها شاهرخ على عاصمتهم سبزوار وأنهى دولتهم .

#### ٣- صفى الدين الأردبيلي جد الملوك الصفويين

نص الشيخ البهائي والمحقق البحراني رحمها الله ، على أن صفي الدين الأردبيلي جد الملوك الصفويين الله على أن صفى الدين على الأردبيلي جد الملوك الصفويين الله كان شيعياً ، قال في الكشكول: «كان من علماء الشريعة الحقة وكبراء مشايخ الطريقة والحقيقة ، وقد جمع من علموم البواطن والظواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه الدواطن والظواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه المواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه المواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه المواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه المواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه المواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه المواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه المواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه المواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه والمواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام الهام موسى بن جعفر عليه المواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام المهام موسى بن جعفر عليه والمواطن والطواهر والمواطن والطواهر ، وهو من أجلة سادة آل الإمام المهام موسى بن جعفر عليه والمواطن والطواهر والطواهر والمواطن والطواهر والطواهر والطواهر والمواطن والطواهر والمواطن والطواهر والمواطن والطواهر والطواهر والطواهر والمواطن والطواهر والطواهر والطواهر والمواطن والطواهر والطواهر والطواهر والمواطن والطواهر والطواعر والطواهر والطواهر والطواهر والطواهر والطواهر والطواهر والطواهر

وكان الشيخ صفى من شخصيات إيران التي يحترمها السلطان خدابنده

والعلامة الحلي ، فقد نقل الرازي في كتابه هفت إقليم: "إن السلطان محمد خدابنده الملقب لما بنى مدينة سلطانية بين تبريز وقزوين وجمع الأكابر والأشراف والعلماء والفضلاء والمشايخ ، واستضافهم فيها ، يوم شروعه في بنائها أو كهالها ، كان في جملتهم الشيخ صفي». انهى.

وكان الشيخ صفي شيخ الطريقة الصوفية ورئيس خانقاه «وهو رباط الصوفية ومتعبـدهم ، فارسـية أصـلها خانـه كـاه ، هـذا محـل ذكـره » . (الزبيـدي في نـاج العروس:١٩/ ٣٢، ونحوه أنساب السمعان:٢/٣١٣).

ويظهر أن نظام الخانقاهات انطلق من إيران ، فأقدم خانقاه عثرت عليها كانت في نيشابور ، أسسها الإمام السني ابن حبان ، في القرن الثالث والرابع ، وهذا يرد زعم أعداء الشيعة بأنهم أسسوا الخانقاهات بدل المساجد!

وقد شملت هذه الخانقاهات أنشطة المتصوفة من علماء وعامة ، رجالاً ونساء ، وأنشطة الشباب الرياضية والفروسية ، والأنشطة الفنية من شعر وأدب وغناء، وبعض الخانقاهات لم تخل من الخمر والفساد .

وكان تأثيرها واسعاً في المجتمع ، وكان لها فروع في أنحاء البلاد الإسلامية وأوقاف ، وهي تُدار من قبل شيخ الطريقة وخلفائه في المناطق ، الأمر الذي جعله مركز نفوذ تحسب له الدولة حسابه .

أما سبب علاقة هذه الطرق والخانقاهات بالتشيع ، فهو أن شيوخ التصوف يبحثون عن شخصيات عارفة بالله تعالى ليتخذوها قدوة ، وطبيعي أن يجدوا في أهل البيت عليه بعنهم ، ولذلك نسبوا طرقهم الى أمير المؤمنين عليه كمصدر لأفكارهم في معرفة الله تعالى ، فدخل التشيع بمعنى حب أهـل البيت بهيم في في المين المنافقة في المنافقة

وكان الشيخ صفي الدين الأردبيلي شيخ طريقة وصاحب خانقاه ، وله احترامه ونفوذه في شهال إيران ، وفي القبائل التركية في آذربيجان وديار بكر .

وكونه من ذرية الإمام الكاظم ﷺ جعل له احتراماً خاصاً عند المسلمين ، وقد نسبوا له كرامات ، وألف بعضهم فيها كتاباً .

وكونه من ترك أردبيل اللذين لهم تباريخ في الجهاد ضد الجورجيين ، ورد هجهاتهم ، جعل قبائل الترك المنتشرة في تركيا والشام وما وراء النهر ، تشعر أنه منهم ، وأن طريقته طريقة قومهم وآبائهم .

وقد طلب الشيخ صفي الدين العلم والتصوف ، فسافر الى شيراز ، ودرس فيها تفسير القرآن على رضي الدين المانقي . والتقى بالشيخ مصلح الدين سعدي وتتلمذ في التصوف على الشيخ الزاهد البيلاني في گيلان ، فأحبه ودرسه واعتمد عليه ، ولما أحس بدنو أجله استدعاه من أردبيل ، ونصبه خليفته .

وكان حكام عصره يزورونه طلباً للبركة والنصيحة ، أمثال محمود غازان خان بعد إسلامه ، والسلطان محمد خدابنده ، وابنه بو سعيد ، والأمير چوپان ، والأمير حسن حاكم تبريز ، وكان أوزبك خان ملك سهول القبجاق يحترمه . وخلفه ابنه الشيخ موسى وكثر أتباعه ونفوذه ، فكان الخانقاه الصفوي محط رحال آلاف الزوار الذين يقدمون إليه من أرجاء البلاد ، فكانوا ينبهونهم إلى

وقت الغداء والعشاء بالضرب على الطبول.

وبعد وفاة الشيخ موسى ، صار خليفته ابنه الشيخ الخواجة على ، وكان الأمير المغولي تيمور لنك البورپاني يحترمه ، وفي عودته بعد احتلاله تركيا حل ضيفاً عنده في أردبيل ، فطلب منه إلغاء قراره بتهجير قبائل تركية في الأناضول قيبل منه ، واشترى تيمور قرى ومزارع وأوقفها على خانقاه الصفويين ، ونقل صورة الوقفية في مستدركات أعيان الشيعة: ٢/ ٥١ ، ووصف الراوي ورقها الرسمي وذكر نصها ، وهي وثيقة تاريخية مهمة .

وخلف الخواجة علي ابنه السيخ ابراهيم ، وفي عهده زادت مكانة الخانقاه الصفوي ، وعندما توفي عام ٥٩١ خلفه ابنه الشيخ جنيد ، وكان أتباعه يسمونه السلطان ، فخشي الملك جهانشاه قرا قوينلو من تعاظم نفوذه ، فأخذ يبعث برجاله بالتلميح ثم بالتصريح ، بأن خروجه من مملكة جهانشاه سيعود عليه بالنفع والمصلحة ، فرحل الشيخ جنيد إلى ديار بكر بجهاعة من خلفائه ودعاته ، وكان الأمير حسن الآق قويونلو آنذاك حاكهاً على جزء من ديار بكر وعمتنعاً عن طاعة جهانشاه ، فلها سمع بقدوم موكب الشيخ جنيد سارع الى استقباله وأسكنه في قصره ، وأسكن مرافقيه في منازل مناسبة ، وكان يتردد عليه يومياً فزادت علاقتها ، وزوج أخته خديجة بيكم من الشيخ جنيد ، وأمر الشيخ جميع أتباعه في ديار بكر بمساعدة الأمير حسن ، وعاد من ديارر بكر إلى أردبيل فتخوف منه ديار بكر بمساعدة الأمير حسن ، وعاد من ديارر بكر إلى أردبيل فتخوف منه الملك جهانشاه ، لكن أعيان الدولة نصحوه أن لايحاربه ويرسله إلى حدود بلاد الشركس للجهاد فيها ، وبذلك ينشغل الصوفيون بعمل يناسب رغبتهم ،

فتوجه الشيخ جنيد إلى جبال القفقاز على رأس جماعة كبيرة من أتباعه ومريديه واستقروا هناك ، فحرك جهانشاه عليهم السلطان خليل ملك شيروان لقتالهم فهاجمهم بعدة آلاف أحاطوا بمعسكر الصوفيين ، ودارت بينهم معركة فانتصر عليهم خليل شاه ، وسقط الشيخ جنيد قتيلاً في سنة ٨٦٠ .

وبعدها كانت معركة بين جهانشاه حاكم تبريز ، والأمير حسن حاكم الأناضول رئيس قبائل آق قوينلو فانتصر الأمير حسن ، واستعاد الصفوية مكانتهم وكثر مؤيدوهم .

واستخلف السلطان جنيد ابنه السلطان حيدر وهو ابن أخت الأمير حسن ، وفي أيامه ازدهرت الخانقاه ، وجهر بالتشيع وأمر مريدي الخانقاه بارتداء القبعة الحمراء ذات الخطوط الإثني عشر وعليها أسهاء الأثمة عليه .

وبعد وفاة الأمير حسن حكم ابنه السلطان خليل وبعده أخوه السلطان يعقوب فضعفت علاقتهم بالسلطان حيدر ، فذهب إلى مدينة دربند على رأس سبعة آلاف من الصوفيين ، وعزم على احتلال قلعة باب الأبواب ، وأوشك أن ينتصر عليها ، ففاجأته قوات السلطان يعقوب من خلفه ، وكانت بينهم معركة قتل فيها السلطان حيدر سنة ٨٩٣، فدفن أتباعه جثته ليلا لئلا تقع بأيدي العدو . وبعد إحدى وعشرين سنة نقله ابنه إسهاعيل إلى أردبيل ودفنه مع أجداده .

#### ٤- الشاه إسماعيل مؤسس الدولة الصفوية

كان للسلطان حيدر الصفوي ، أربعة أبناء حبسهم الملك يعقوب في قلعة اصطخر ، ولما مات يعقوب سيطر رستم على الحكم ، فأخرجهم من السجن وجعل رئيسهم السلطان خواجة على الصفوي قائد جيشه ، فجمع مريديه من ولايات تركيا والشام ، واشتهروا بإسم (قِزِ لْبَاش) وهو لفظ تركي بمعنى: الرؤوس الذهبية ، فقزل بالتركية: ذهب. وباش: رأس .

وقد حارب الخواجة على مع رستم ملك شيروان وانتصر عليه ، لكن رستم خاف منه وقتله سنة ، ٩٠ ، وهرب إخوته ومنهم الشاه إسماعيل ، وخبأه مريدوه حتى ظهر عام ٩٠٦ ، في قوة عسكرية بلغت خسة آلاف ، وانضمت اليهم بعض القبائل التركية كقبيلة شاملو ، وإسماعيل بيرام بيك القراماني ، بعد سقوط عاصمتهم قونية ، بيد بنى عثمان جُق .

وقصد الشاه إسهاعيل عدوهم ملك شيروان بعشرين ألفاً ، فانتصر عليه وقتله ودخل مدينة شهاخي عاصمة شيروان ومدينة پيلان ، وألبس زعهاءها تيجان القزلباش ، وكانوا يسمونه تاج حيدر .

وقد راج هذا التاج بعد وفاة السيد حيدر عام ٨٩٤، وجعله الشاه إسماعيل لباس جيشه ، وكان تجار البندقية يأتون بالأقمشة الحمراء في قوافل عن طريق حلب ، ليبيعوها في إيران . (مستدركات أعيان الشيعة ١٠٦/٧).

وفي أوائل عام ٩٠٧ دخل الشاه إسمعيل تبريز بـدون مقاومــة ، وجلــس عــلى

عرشها متوجاً نفسه ملكاً لايران، وأمر أن تكون الخطبة باسم الرسول على وأمير المؤمنين والأئمة الإثني عشر المؤمنين والأئمة الإثني عشر المشاه إسهاعيل فضرب أعناقهم، فانصاع بعض الخطباء الإنصياع لأوامر الشاه إسهاعيل فضرب أعناقهم، فانصاع الباقون لأمره، وكان جنود الصفويين القزلباش يلازمون المساجد في أيام الجمعة لمراقبة الخطباء، وفوض القاضي شمس الدين الپيلاني منصب الصدارة وهو يشتمل على رئاسة الأمور الدينية والقضائية.

ويعتبر اختراع السيد حيدر والـد الـشاه إشـاعيل للقبَّعـة الـشيعية لجيـشه ومريديه ، ابتكاراً ذكياً وتعبئة معنويـة بـأنهم ينتمـون الى أهـل البيت بالله ويقاتلون من أجل قضيتهم ، وقبول عامة النـاس لهـذا الـزي يـدل عـلى أن الشيع كان واسعاً في إيران ، خاصة في قبائل الأتراك .

وكان الشاه إسماعيل يحكم مناطق عديدة من تركيا ، لعلاقة قبائلها القديمة مع الطريقة الصفوية ، ومنها ديار بكر ومدينة أورفا ، وكان حاكمها من القزلباش واسمه آجه وهو رئيس قاجار . ثم قام الشاه إسماعيل بضم العراق الى مملكته ، وكان يحكمه الأمير باريك بيك من التركهان الآق قويونلو المخالفين للشاه إسماعيل ، لكن كان له أنصار شيعة في العراق فحركهم على حاكمه ، وبلغ نفوذه أن وزراء حاكم بغداد حذروه من احتمال خروج حراسه عليه وتسليمهم إياه إلى قوات القزلباش! فركب الحاكم زورقاً ليلاً وهرب إلى حلب!

فأخرج أهل بغداد السيد محمد كمونة المحبوس في بئر ونصبوه والياً على بغداد. ودخل الشاه إسماعيل بغداد عام٩١٤، بدون مقاومة ، فذبح الناس الأبقار والأغنام استقبالاً له ، ووزع أموالاً طائلة من الذهب والفضة على المحتاجين .

وفي اليوم التالي توجه الى كربلاء المقدسة وزار سيد الشهداء عليه وأكرم الساكنين بجوار الروضة الحسينية بعطايا وهدايا، وخص القبر الشريف بالتحف الثمينة وأمر بإكسائه بطلاء من الذهب، وتعليق اثني عشر قنديل من الذهب فوقه، وفرش الحرم الشريف بسجاد من الحرير. وكان يشارك بنفسه في هذه الأعمال ليحسب من خدم الحسين عليه أوفي الليلة الأخيرة من إقامته اعتكف في الحرم الحسيني الى الصباح مشتغلاً بالعبادة والدعاء.

ثم ارتحل إلى النجف عن طريق الحلة ، فلما رأى مشارف النجف ترجل ماشياً إلى المرقد المقدس وزار أمير المؤمنين عليه ودعا تحت قبته، وأكرم جميع سكان مدينة النجف ، واعتكف ليلة في الحرم الشريف .

ثم عاد إلى الحلة ، فاشتكى إليه بعض أهلها من إزعاج بعض قبائل أعراب البادية لهم ولقوافلهم ، فهاجهم وقتل جماعة منهم . ثم توجه إلى بغداد ومنها إلى سامراء والكاظمية فزار الأثمة المشائلة وأكرم سكان هاتين المدينتين ، ثم أمر خليفة الخلفاء خادم بيك بشق نهر من الفرات إلى النجف الأشرف ، والقيام بإعمار المقدسة ، وعين السيد محمد كمونة سادناً لحرم أمير المؤمنين عليه.

وبلغه أن السلطان العثباني يراسل رستم حاكم لرستان وكان شيعياً، فأرسل له قوة من القزلباش فهرب، ثم طلب الأمان فعفا عنه وجاء وأنشد الشاه شعراً باللغة اللرية في مدح أمير المؤمنين عليه فأعجبه وأمر بتزيين لحيته بالجواهر واللآلئ، كها كان يفعله ملوك إيران القدماء، وأعاده حاكهاً على لرستان.

### ٥- الطعن القديم الجديد في الحكم الصفوي الشيعي

لايمكن أن ننتقد الحركة الصفوية لأنها عملت لإنهاء حكم المغول وتشكيل دولة تحفظ مصالح الشعب الإيراني، فمن حق كل شعب أن يقاوم تسلط الآخرين على بلده. كها أن من حق أهل كل مذهب أن يحموا أنفسهم من القتل والإبادة، التي كانت وما زالت قائمة ضد الشيعة! فهاهم أعداؤنا الى اليوم ينفذونها علناً أينها استطاعوا، كها شاهدنا في العراق وأفغانستان وغيرهما!

وقد تحركت الشعوب الإسلامية بعد انهيار المغول لتشكيل دولها ، وكان لمصر وتركيا وإيران طموحٌ أن تشمل دولتها العالم الإسلامي ، فلهاذا نعطي الحق في هذا الطموح للمهاليك الشراكسة في مصر ، ولبني عثهان جُنق المغول في تركيا ، ولا نعطيه للسادة الصفوييين في إيران ؟! فهل أولئك خير منهم ؟

أما إذا تكلمنا في العدل والظلم ، فالكل سواء ولا نعرف أيهم أظلم من أيّ! وأكثر أصحاب مشاريع الدولة إخوة في الظلم ، أشقاء لأب وأم ، ففيهم أسوأ من بعضهم ، وليس فيهم أحسن!

وإذا كان مقياسنا المذهب، فلماذا نعذر من يجعل ولاية أبي بكر وعمر وعثمان ومعاوية ديناً ويقتل عليه المسلمين، ونفضله على الذي يجعل ولاية علي وأهل البيت عليه المسلمين، ونفضله على الذي يجعل ولاية علي وأهل

ونلاحظ أن الخط الذي واجه السلطان محمد خدابنده والعلامة الحلي والمحقق الطوسي رحمهم الله ، واجه الحكم الصفوي بنفس المنطق! فترى ذم ابن تغري وابن تيمية والذهبي للسلطان خدابنده ، كذم النهروالي الهندي للشاه إسماعيل! فمنطقهم واحد ، وتهمهم مكررة .

كها لا تجد فرقاً بين نقد الإفرنجيين المعاصرين للشاه إسهاعيل ، ونقد القوميين العرب له ، ولا نقد الوهابيين ، فهم يزعمون أن إيران كانت سنية فشيعها الشاه إسهاعيل بالقوة ! وأن الصفويين ليسوا سادة من ذرية أهل البيت بالطبقة ، بل شعوبيون اخترعوا مذهب التشيع من أجل القومية الفارسية !

ثم زعموا أن الصفويين شنوا حرباً على دولة الخلافة الإسلامية العثمانية ، فشغلوها عن حربها مع البرتغاليين والغربيين!

وكلها تهم ظالمة وأكاذيب لتغطية جريمة السلاطين العثمانيين ، الـذين دفعهم الغربيون لإيقاف تقدمهم في أوروبا ، مقابل مساعدتهم لشن حرب على إيـران! ورافق سفير ملك فرنسا سليهاً العثماني في عدوانه على إيران!

ولم يكن سليم خليفة عندما هاجم إيران! بل كان سلطان قسم من تركيا وما ضموه اليها من مناطق البلقان وأوروبا الشرقية فقط. وكان إسماعيل سلطان إيران وما وراء النهر والقوقاز والعراق وساحل الخليج، وقد وقف معه السلطان العام للخلافة قانصوه الغوري، وأرسل الى سليم ينهاه عن غزو إيران فلم يطعه، فساعد الشاه إسماعيل في حربه معه، حتى انتصر وأخرجه من تبريز. فلماذا يفترضون أنه كان يجب على إسماعيل أن يطيع العثمانيين؟ ولا يفترضون في سليم أن يطيع العثمانيين؟ ولا يفترضون

إنا بحاجة الى قراءة جديدة للتاريخ ، علمية ، لا كما يقرؤه الوهابيون والقوميون المتعصبون! لنجد أن السلطان سليم والخلافة العثمانية ما هي إلا خطة فرنسية ، وأن سليماً نفذها بالكامل ، وأعطى فرنسا امتيازات في كل بلاده ، لم تكن تحلم بها أبداً! ويكفي أن تقرأ كتاب تاريخ الدولة العلية العثمانية ، لمؤلفه محمد فريد ، وهو عثماني متعصب لهم ، وتقرأ فيه نصوص الإمتيازات التي أعطاها السلطان سليم للغربيين والفرنسيين خاصة ، وكيف ساعدوه لسحب جيش أبيه من أوروبا وشن حرب على إيران ، وعلى سلطان مصر وخلافتها!

إني أدعو شباب المسلمين الى قراءة تاريخ التشيع بعمق من مصادره ، وعدم الإغترار بالشعارات الخداعة التي تقسمه الى تشيع علوي وصفوي !

وقد اغتر بهذه الشعارات الدكتور علي شريعتي في كتابه: التشيع الصفوي والعلوي! وفسر هذه الدعوى بأن التشيع العلوي هو الإسلام، وهو ثورة دائراً والتشيع الصفوي تشيم دولة يدعو الى طاعتها!

لكن هل يعقل أن ينزل الله تعالى ديناً يقتصر فيه على الأمر بالثورة وهدم الباطل بدون الأمر ببناء البديل ؟!

لقد استعمل مع الأسف شعارات للتهويل بدل الكلام العلمي فقال: التشيّع العلوي تشيّع الخامل! التشيّع العلوي تشيّع اجتهاد وانفتاح، والصفوي تشيع جمود وانغلاق! التشيّع العلوي رجوع الى العالم المتخصص، والصفوي طاعة عمياء!

التشيّع العلوي تشيّع الإنسانية ، أما التشيّع الصفوي فتشيّع القومية !
التشيع العلوي تشيّع ثورة كربلاء ، والتشيّع الصفوي تشيّع مصيبة كربلاء !
التشيّع العلوي تشيّع الوحدة ، أما التشيّع الصفوي فهو تشيّع الفرقة !
التشيّع العلوي تشيّع التوحيد ، أما التشيّع الصفوي فهو تشيّع الشرك !
التشيّع العلوي تشيّع السنة ، أما التشيّع الصفوي فهو تشيّع البدعة !
التشيع العلوي يقارع الظالمين ، والتشيع الصفوي يخدم الظالمين .
التشيّع العلوي تشيع الإنتظار الإيجابي ، والتشيع الصفوي الإنتظار السلبي .

الى آخر التعابير التي اخترعها المؤلف كقوله: التسنن الأموي والمحمدي !
وقد حمل السلفيون مقولة الدكتور علي شريعتي قميص عثمان ، وأوصلوها الى
مقولة: التشيع العلوي يتولى عمر بن الخطاب ويجبه ، والتشيع الصفوي يتبرأ من
عمر وأبي بكر ! وهي محاولة يائسة لتصنيف الشيعة الى أصناف وأقسام وهمية ،

لعلهم يجدون منهم إمعات تتبعهم أو تتأثر بهم !

#### ٦- الفرق بين الحكم الشيعي وحكم الخلافة

الفرق بين الحكم الشيعي وحكم الخلافة في ثلاثة أمور: الحرية المذهبية ، وتبنى سياسة الإعهار ، وسياسة تشجيع العلم والثقافة .

فقد كان مطلب الشيعة عبر التاريخ ومازال: نيل حريتهم في العقيدة والتعبير عنها ومحارستها ، فهم يقاومون الإجبار والإكراه ، كما لا يجبرون أحداً على مذهبهم ، وقد وثقنا تطبيق الحكام المغول الشيعة لتوجيهات نصير الدين الطوسي والعلامة الحلي ، في الحرية المذهبية والإعمار وتشجيع الثقافة .

لكن الشاه إسهاعيل تأثر بمعاصره السلطان سليم ، وشكل سابقة في التاريخ الشيعي فأجبر في حالات نادرة بعض الناس على مذهب أهل البيت عليه !

ومها قلنا في هذا التصرف فإن التعددية في الأمة ضرورةٌ ونعمةٌ حتى يظهر الإمام المهدي الله وقد حققت ذلك حركة الصفويين . بل إن التعددية داخل المذهب الواحد نعمة أيضاً ، فقد قال الإمام الصادق المنافئة وأنا أوقعت الإختلاف بينكم كي لاتعرفوا فتؤخذوا ». (جواهر الكلام: ٧/ ٦٣ ».

قال السيد الأمين و أعيان الشيعة: ٢/ ١١٤: «والصفوي نسبة إلى الشيخ صفي الدين إسحق جدهم المذكور ، وظهرت دولتهم بعد وفاة حسن الطويل ملك تبريز ، وهم من أهل أردبيل وكانت مدة ملكه م٣٣٣ سنة من سنة ٩٠٦ إلى سنة ١١٣٩ ، وعدة ملوكهم عشرة ، أولهم الشاه إسهاعيل بن حيدر ، ولم يكن آباؤه من السلاطين ، لكنهم كانوا من مشائخ الصوفية والعرفاء ، فلقبوا بلقب بسلطان لذلك ، وآخرهم الشاه طهاسب الثانى بن الشاه حسين .

وارتقت في عهدهم الدولة واتسعت المملكة ، وكانوا معظمين لأهل العلم والدين ، فكثرت في عهدهم العلماء ، وألفت الكتب ، ونسخت المخطوطات النفيسة من كتب الإسلام ، وانتقلت الدولة منهم إلى نادر شاه » .

## ٣- نشوء الدولة العثمانية المغولية في تركيا ومحيطها

## ١- تركيا بلد لم يحكمه أهله أبدأ ا

أهل تركيا هم القبائل التركية ، ولكنهم لم يحكموا بلدهم من يوم ضزاهم الروم فأسسوا في بلادهم بيزنطة الشرقية ، ثم احتلها المسلمون وحكمها السلاجقة قروناً ، وهم من المغول وعرفت باسم : أرض الروم . ثم حكمها العثمانيون قروناً ، وهم أبناء عثمان بحق بن أرطغرل المغولي ، حتى أسقط خلافتهم الغربيون والوهابيون !

قال ابن خلدون: ٥/ ٥٥٨: «هذه المملكة كانت لبني قليج أرسلان من ملوك السلجوقية ، وهم الذين أقاموا فيها دعوة الإسلام وانتزعوها من يد ملوك الروم أهل قسطنطينية ، واستضافوا إليها كثيراً من أعهال الأرض ومن ديار بكر ، فانفسحت أعالهم وعظمت عمالكهم ، وكان كرسيهم بقونية .

ومن أعالها أقصرا وأنطاكية والعلايا وطغرل ودمرك وقرا حصار ومن عمالكهم آذربيجان، ومن أعالها أقشهر وكامخ وقلعة كعونية، ومن عمالكهم قيسارية، ومن أعالها نكرة وعداقلية ومنال. ومن عمالكهم أيضاً سيواس وأعالها، ملكوها من يد الوانشمند، كما مر في إخبارهم. ومن أعالها نكسار وأقاسية وتوقات وقمنات وكنكرة كورية وسامسول وصغوى وكسحونية وطرخلوا وبرلوا، وعما استضافوه من بلاد الأرمن خلاط وأرمينية الكبرى وأنى وسلطان وارجيس وأعالها. ومن ديار بكر خرت برت وملطية وسميساط

ومسارة . فكانت لهم هذه الأعمال وما يتصل بها من الشمال إلى مدينة برصة ثم إلى خليج القسطنطينية ، واستفحل ملكهم فيها وعظمت دولتهم ، ثم طرقها الهرم والفشل كما يطرق الدول .

ولما استولى التتر على ممالك الإسلام وورثوا الدول في سائر النواحي واستقر التخت الأعظم لمنكوقان أخي هلاكو، وجهز عساكر المغل سنة أربع وخسين وست مائة إلى هذه البلاد، وعليهم بيكو من أكابر أمرائهم، وعلى بلاد الروم يومئذ غياث الدين كنجسر و بن علاء الدين كيقباد، وهو الثاني عشر من ملوكهم من ولد قطلمش، فنزلوا على أرزن الروم وبها سنان الدين ياقوت مولى علاء الدين فملكوها بعد حصار شهرين واستباحوها، وتقدموا أمامهم ولقيهم غياث الدين بالصحراء على أقشهر وزنجان وانهزم غياث الدين واحتمل ذخيرته وعياله ولحق بقونية، واستولى بيكو على نخلفه شم سار إلى قيسارية فملكوها، وهلك غياث الدين أثر ذلك، وملك بعده بعهد ابنه علاء الدين كيقباد، وأشرك معه أخويه في أمره وهما عز الدين كيكاوس وركن الدين قليج أرسلان.

وعاثت عساكر التتر في البلاد فسار علاء الدين كيقباد إلى منكوقان صاحب التخت ، واختلف أخواه من بعده وغلب عز الدين كيكاوس ، واعتقل أخاه ركن الدين بقونية ، وبعث في أثر أخيه علاء الدين من يستفسد له منكوقان ، فلم يحصل من ذلك على طائل ، وهلك علاء الدين في طريقه وكتب منكوقان بتشريك الملك بين عز الدين وركن الدين ، والبلاد بينها مقسومة ، فعز الدين من سيواس إلى تخوم القسطنطينية ، ولركن الدين من سيواس إلى أرزن الروم

متصلاً من جهة الشرق ببلاد التتر، وأفرج عز الدين عن ركن الدين واستقر في طاعة التتر...ولهم إسم الملك والحكم للشحنة بيكو.

ولما زحف هلاكو إلى بغداد سنة ست وخمسين استنفر بيكو وعساكره ، فامتنع واعتذر بمن في طريقه من طوائف الأكراد الفراسيلية والياروقية ، فبعث إليه هلاكو العساكر ومروا بآذربيجان ، وقد أجفل أهلها الأكراد ، فملكوها وساروا مع بيكو إلى هلاكو ، وحضروا معه فتح بغداد وما بعدها ، ولما نزل هلاكو حلب استدعى عز الدين وركن الدين فحضرا معه فتحها ، وحضر معها وزيرهما معين الدين سليان البرواناة واستحسنه هلاكو ، وتقدم إلى ركن الدين بأن يكون السفير إليه عنه ، فلم يزل على ذلك....

وبقي أمراء المغل يتعاقبون في الشحنة ببلاد الروم..ثم ربل السلطان أبو سعيد على بلاد الروم دمرداش بن جوبان سنة ثلاث وعشرين ، واستفحل بها ملكه وجاهد الأرمن بسيس ، واستمد الناصر محمد بن قلاون صاحب مصر عليهم ، فأمده بالعساكر وافتتحوا أياس عنوة ورجعوا .

ثم نَكَبَ السلطان أبو سعيد نائبه جوبان بن بروان وقتله... وبلغ الخبر إلى دمرداش ابنه ببلاد الروم فاضطرب لذلك ، ولحق بمصر في عساكره وأمرائه.. وكان دمرداش لما هرب من بلاد الروم إلى مصر ترك من أمرائه أرتنا ، وكان يسمى النوير اسم أبناء الملوك ، فبعث إلى أبي سعيد بطاعته ، فولاه على البلاد فملكها ونزل سيواس واتخذها كرسي ملكه ٤.

أقول: فالذين فتحوا تركيا حسب هذا النص هم السلاجقة الترك، ثم احتلها المغول فخضع لهم السلاجقة، وظلوا هم الحكام، لكن من فوقهم الشحنات المغولية، أي القواعد العسكرية.

#### ٢-السلاجقة والعثمانيون مغول وليسوا أتراكأ!

قال المؤرخ المحبي في خلاصة الأشر/ ١٢: «عثمان بن أرطغرل بن سليمان شاه السلطان الأعظم ، أحد ملوك آل عثمان ، المطوق بعقد مفاخرهم جيد الزمان ، ولل عثمان النزالة الرحالة من طائفة التاتار). انتهى.

وقال المؤرخ ابن العياد في شدرات الذهب: ٣/ ١٨٠: وأول الملوك العثمانية خلد الله دولتهم ، وهو السلطان عثمان بن طغربك بن سليمان شاه بن عثمان ، تولى صاحب الترجمة سنة تسع وتسعين وست ماثة ، فأقام ستاً وعشرين سنة .

نقل القطبي أن أصله من التركهان الرحالة النزالة من طائفة التتار، ويتصل نسبه إلى يافث بن نوح! ونقل صاحب درر الأثهان في أصل منبع آل عثهان، أن عثهان جدهم الأعلى من عرب الحجاز! وأنه هاجر من الغلاء لبلاد قرمان واتصل بأتباع سلطانها في سنة خسين وست مائة وتزوج من قونيا فولد له سليهان فاشتهر أمره بعد عثهان ثم تسلطن، وهمو الذي فتح برصا في حدود ثلاثين وسبع مائة. ثم تسلطن بعد سليهان ولده عثهان حواي الأصغر ويقال هو الذي افتتح برسيا وأنه أول ملوك بني عثهان فإنه استقل بالملك. وأما أبواه فكانا تابعين للملوك السلجوقية ).

وقال العصامي المكي في سمط النجوم/ ١٣١٩، عن والد أرطغرل: (وكان لجده سليان أربعة أولاد منهم اثنان توجها إلى بلاد العجم وهما سنقر ودندار، وتوجه إلى بلاد الروم إثنان أرطغرل وكُون قدما على السلطان علاء الدين السلجوقي وكان سلطان بلاد قرمان فأكرمها وأذن لها في الإقامة... وخلف أرطغرل أولاداً نجباء أقواهم جأشاً السلطان عثان ٤.

أقول: لاحظ أن العصامي يقول إن الأمير علاء الدين حاكم قونية ، أذن لأرطغرل وأخيه بالإقامة في خدمته ، وفي نفس الوقت يعبر عن ابن أرطغرل بالسلطان عثمان ، وهو عثمان جُق أي الصغير!

والصحيح أن أرطغرل وأخاه كانا جنديين عند الأمير علاء الدين السلجوقي ، فولد أرطغرل عثمان الصغير وزوجه الأمير السلجوقي ، ن أقاربه ، فصار لعثمان شأن ما بعد وفاة الأمير ، ثم سيطر أولاده على أمارة علاء الدين ، واستعملوا في ذلك الحرب والحيلة والتواطؤ مع آخرين .

قال ابن خلدون: ٥/٣٣٥: قشم كان بين بنى عثمان جق ، وبين بنى قرمان (السلاجةة) اتصال ومصاهرة ، وكان ابن قرمان لهذا العهد صهر السلطان مراد بك على أخته ، فغلبه السلطان مراد بك على ما بيده ، ودخل ابن قرمون صاحب العلاء في طاعته ، بل والتركمان كلهم ) .

وقد حبس بنو عثمان بني قرمان أي السلاجقة من عائلة علاء الدين ، حتى أطلقهم تيمور لنك في حملته على تركيا. قال في النجوم الزاهرة:٢٦٩/١٢: «ثـم أفـرج تيمور عن محمد وعن أولاد ابن قرمان من حبس أبي يزيد بن عثمان وخلع عليهما وولاهما بلادهما، وألزم كل واحد منهما بإقامة الخطبة وضرب السكة باسمه .

وقد حاول المؤرخ العثماني محمد فريد ، أن يجعل أرطغرل جد العثمانيين من التركهان ، ويبعده عن أصلهم المغولي ، وأن يجعله زعيم قبيلة !

قال في كتابه: تاريخ الدولة العلية العنهانية/ ١١٥: «ومؤسس هذه الدولة هو أرطغرل بن سليهان شاه التركهاني ، قائد إحدى قبائل الترك النازحين من سهول آسيا الغربية إلى بلاد آسيا الصغرى ، وذلك أنه كان راجعاً إلى بلاد العجم بعد موت أبيه غرقاً عند اجتيازه أحد الأنهر ، إذ شاهد جيشين مشتبكين فوقف على مرتفع من الأرض ليمتع نظره بهذا المنظر المألوف لدى الرحل من القبائل الحربية ، ولما أنس الضعف من أحد الجيشين وتحقق انكساره وخذلانه إن لم يمد اليه يد المساعدة ، دبت فيه النخوة الحربية ونزل هو وفرسانه مسرعين لنجدة أضعف الجيشين ، وهاجم الجيش الثاني بقوة وشجاعة عظيمتين ، حتى وقع الرعب في قلوب الذين كادوا يفوزون بالنصر لولا هذا المدد الفجائي ، وأعمل الموعب في قلوب الذين كادوا يفوزون بالنصر لولا هذا المدد الفجائي ، وأعمل فيهم السيف والرمح ضرباً ووخزاً حتى هزمهم شر هزيمة ، وكان ذلك في أواخر القرن السابع للهجرة !

وبعد تمام النصر علم أرطغرل بأن الله قد قيضه لنجدة الأمير علاء الدين سلطان قونية ، إحدى الإمارات السلجوقية التي تأسست عقب انحلال دولة آل سلجُق بموت السلطان ملك شاه في سنة ٤٨٥، فكافأه علاء الدين على مساعدته له بإقطاعه عدة أقاليم ومدن ، وصار لا يعتمد في حروبه مع مجاوريه إلا عليه وعلى رجاله ، وكان عقب كل انتصار يقطعه أراضي جديدة ، ويمنحه أموالاً

جزيلة... ولكثرة إعجاب هذا الأمير بشجاعة عثمان تعلق به وصار من أخصائه ثم أسلم! وبقيت ذريته مشهورة في تاريخ الدولة باسم عائلة ميخائيل أوغلى! ولما توفي أرطغرل سنة ١٨٧٨هـ. الموافقة سنة ١٢٨٨م. عين الملك علاء الدين أكبر أولاده مكانه، وهو عثمان مؤسس دولتنا العلية العثمانية...

ثم قال: وفي سنة ٢٩٩٦.. أغارت جموع التتار على بلاد آسيا الصغرى وفيها كانت وفاة علاء الدين آخر السلجوقيين بقونية ، قيل قتله التتر وقيل قتله ولده غياث الدين طمعاً في الملك ، ولما قتل التتار غياث الدين أيضاً انفتح المجال لعثمان فاستأثر بجميع الأراضي المقطعة له ، ولقب نفسه باديشاه آل عثمان ، وجعل مقر ملكه مدينة يكى شهر وأخذ في تحصينها وتحسينها ، ثم أخذ في توسيع دائرة أملاكه أزمير ثم أزنيك.. ثم دخل مدينة بورصة بعد أن فتح كافة ما حولها من الملاع والحصون وحاصرها نحو عشر سنوات من غيرما حرب ولا قتال الهدا و الحصون وحاصرها نحو عشر سنوات من غيرما حرب ولا قتال الها

أقول: إن مبالغته لا تخفى على القارئ وعاولته التغطية على خيانة العثمانيين لولي نعمتهم الأمير السلجوقي، يخالف ما قاله المؤرخون عن أرطغرل وأولاده! فقد أجمعوا على أن بني أرخان بن عثمان جُق صاهروا بني قرمان وسيطروا على إمارتهم. (صبح الاعني، ٥/٤٩، و١٨)، والنجوم الزاهرة: ١٠/ ٢٠٠، وابن خلدون: ٥/ ١٥٥).

وأما السلاجقة فهم مغول أيضاً وقد نص المؤرخون على ذلك: «وأصلهم من برِّ بخارى ، وهم من قوم لهم عدد وقوة وشوكة كانوا لا يمدخلون تحت طاعة سلطان ٤. (تاريخ الذهبي: ٣٠/ ٣٥٨).

ا يسكنون فيها وراء النهر في موضع بينه وبين بخاري مسافة عشرين فرسخاً ،

وهم أتراك وكانوا عدداً يجل عن الحصر والإحصاء ٤.(ونيات الأعيان:٥/٦٣).

وقد نص المؤرخ العثماني محمد فريد على أنهم من مغول الصين ، فقال في تاريخ الدولة العلية العثمانية / ٢٦: «وفي ذي الحجة سنة ٢٧٤ توفي القادر بالله.. وفي خلافته ابتدأت دولة آل سلجُق ، وجدُّ هذه العائلة يسمى دقاق من رؤساء قبائل الـترك التي كانت تأتي من بلاد كشغر الواقعة في غرب بلاد الصين ٤ .

فهم من قبائل المغول ، ولا ينافيه تسميتهم بالترك ، لأن المسلمين توسعوا في وصف أمم القوقاز والروس والصين بأمم الـترك والـتركيان ، وقد تقدم أنهم وصفوا العثمانيين بالتركيان ، ونصوا على أنهم من التتار .

### ٣- هزيمة العثمانيين المذلة على يد تيمور لنك

في السلوك/ ١٨٠٥: (ولما جئ بابن عثمان إلى تمرلنك أوقف وابن شم وكل به . وبعث من الغد في تتبع المنهزمين ، فأحضر إليه من الجرحى نحو الثلاث آلاف . وتفرقت التمرية في بلاد الروم تعبث وتفسد وتنهب ، وتنوع العذاب على الناس وأحرقوا مدينة برصا » !

وفي إنباء الغمر/ ٤٩٠: «سنة خس وثمان مائة ، في أولها استولى اللنك على أبي يزيد بن عثمان وأسره وأسر ولده موسى ثم قتل أبو يزيد...وكان الأمن في بلاده فاشيا بحيث يمر الرجل بالحمل مطروحاً بالبضاعة فلا يتعرض له أحد ، وكان يشرط على كل من يخدمه أن لا يكذب ولا يخون ، ولكنه كان يصنع من الشهوات ما أراد! قال: وكان الزنا واللواط وشرب الخمر والحشيش فاشياً في بلادهم

الفصل الثاني عشر: الغرب يدفع السلطان سليم الى فتح جبهة ضد الشيعة......

يتظاهرون به...وترك لما مات من الأولاد سليهان ومحمداً وموسى وعيسى فاستقل بالملك سليهان وسار على طريقة أبيه ».

#### ٤- كيف استطاع العثمانيون الغرباء أن يحكموا تركيا؟!

كان بنو عثمان جُق غرباء عن المجتمع التركي فهم مغول لا عشيرة لهم في تركيا ولا قبائل تساندهم ، وجدهم جندي عند بني سلجُق في قونية ، شم كان عثمان وابنه أورخان وابنه مراد في بورصة ، ولم تكن حولهم قبائل تساندهم ، فقبائل السلاجقة الصغيرة توالي بني قرمان الذين دخلوا في صراع معهم ، أما القبائل التركية ذات الثقل كقبائل آق قوينلو، وقرا قوينلو ، وذو القدرية ، وشاملو ، وروملو ، واستاجلو ...الخ، فمساكنها ديار بكر والأناضول وأذربيجان الشرقية والغربية في إيران ! وهي قبائل شيعية أو تتبع الطريقة البكتاشية وتميل المشيعة ، ولا تتقبل سلطة بني سلجُق ، أو بني جُق!

فكيف استطاع بنو عثمان جق أن يحكم وا تركيا ويتوسعوا ويبنوا دولـتهم ؟ وكيف أخضعوا هذه القبائل الكبيرة ، التي هي تركيا ؟

الجواب: أن الطبيعة الجغرافية لتركيا سمحت لأوروبا أن تنشئ فيها عالك في سواحلها وجبالها ، وكانت قبائل تركيا تعيش في مناطق السهول ، خاصة ديار بكر والأناضول .

وقد أجاد العثمانيون ثلاثـة أمـور حققـت لهـم النجـاح ، وهـي: تكـوين قـوة عسكرية من نوع خاص(الإنكشارية) ، والتقـرب الـديني الي محيطهم الـشيعي الصوفي ، ورفع شعار الغزو والجهاد في سبيل الله تعالى . فقد كانوا مقاتلين محترفين ، وأخذوا ببناء قوة لهم بشراء العبيد ، من مغول وشركس وصرب وأرمن وغيرهم ، وربَّوْهم بطريقتهم الخاصة ليكونوا مثلهم مقاتلين أشداء .

قال المصامي في سمط النجوم/ ١٣١٩: «خلف أرطغرل أو لاداً نجباء أقواهم جأشاً السلطان عثبان. . توفي سنة خمس وعشرين وسبع ماثة ، ثم تولى السلطان أورخان وهو أول من اتخذ الماليك وسهاهم ينيشري يعني: العسكر الجديده .

قال في تاريخ الدولة العنهانية/ ١٤٦: اجمع السلطان بايزيد جيوشه وسار لمحاربة تيمور الأعرج فتقابل الجيشان في سهل أنقره...ولكن ضعف جيشه بفرار فرق آيدين ومنتشا وصاروخان وكرميان وانضهامها إلى جيوش تيمور لوجود أولاد أمرائهم الأصلين في معسكر التتار، ولم يبق مع السلطان إلا عشرة آلاف إنكشاري وعساكر الصرب، فحارب معهم طول النهار حتى سقط أسيراً في أيدي الموغول هو وابنه موسى، وهرب أولاده سليهان ومحمد وعيسى، ولم يوقف لابنه الخامس مصطفى على أثرا، انتهى.

أقول: هذا يدل على أنهم مغول ، وقد وجد جيشهم أقاربهم وأسيادهم مع تيمور لنك ، وأنه لم يكن لقبائل تركيا وجود في جيشهم!

ويدلنا النص التالي على أن العثمانيين سبقوا عصرهم بتربية أقسى جيش في العالم ، مقطوع عن المجتمع والأقارب ، لا يعرف إلا السلطان والقِدر !

فهذا المؤرخ محمد فريد وهو مؤرخ تركي ، يمدح أورخان على تكوينـه جـيش الإنكشارية ، فيقول في كتابه تاريخ الدولة العثمانية/ ١٢٢: الخشي من تحزب كل فريق من الجند إلى القبيلة التابع اليها ، وانفصام عرى الوحدة العثمانية التي كان كل سعيهم في إيجادها ، فأشار عليه أحدٌ فُحُول ذلك الوقت ، واسمه قره خليل وهو الذي صار فيها بعد وزيراً أولاً باسم خير الدين باشا ، بأخذ الشبان من أسرى الحرب ، وفصلهم عن كل ما يذكرهم بجنسهم وأصلهم ، وتربيتهم تربية (إسلامية) عثمانية بحيث لايعرفون أباً إلا السلطان ، ولا حرفة إلا الجهاد في سبيل الله ، ولعدم وجود أقارب لهم بين الأهالي ، لا يخشى من تحزيهم معهم ! فأعْجَبَ السلطان أورخان هذا الرأي وأمر بإنفاذه .

ولما صار عنده منهم عدد ليس بقليل سار بهم إلى الحاج بكطاش شيخ طريقة البكطاشية بأماسية ليدعو لهم بخير ، فدعا لهم هذا الشيخ بالنصر على الأعداء وقال: فليكن إسمهم يني تشاري ، ويرسم بالتركية هكذا يكيجارى ، أي الجيش الجديد ، ثم حُرِّف في العربية فصار أنكشاري ، ثم ارتقى هذا الجيش في النظام وزاد عدده حتى صار لا يعول إلا عليه في الحروب ، وكان هو من أكبر وأهم عوامل امتداد سلطة الدولة العنانية .

كها أنهم خرجوا فيها بعد عن حدودهم وتعدوا واستبدوا ، مما جعلهم سبباً في تأخر الدولة وتقهقرها، وكان ضباطهم يلقبون بألقاب غريبة في بابها ولكنها تدل على أن أولئك الجنود كانوا عائشين من إنعامات السلطان وأنهم كأولاده ! فمن ألقابهم شوربجي باشي وعشي باشي وسقًا أغاشي وأوده باشي ، إلى غير ذلك، وهذه الألقاب كانت عندهم بمثابة العنوانات الخاصة بالرتب العسكرية ، ثم إنهم كانوا يعظمون ويجلون القدور التي كانت تقدم اليهم فيها المأكولات!

فكان الإنكشارية لايفارقون تلك القدور حتى وقت الحرب! وكانوا يدافعون عنها دفاع الجنود عن أعلامهم! حتى كان يعتبر ضياعها في القتال أكبر إهانة تلحق بأصحابها العار والفضيحة! وكانوا إذا أرادوا إظهار عدم الرضا من بعض أوامر رؤسائهم يقلبون القدور أمام منازلهم!

واستمرت هذه الفئة عوناً للدولة على أعدائها ، حتى تغيرت أحوالها وازداد طغيانها ، وانقلبت فوائدها مضرات ، فأبطلها السلطان محمود الثاني بعد أن قتل أغلبهم في يـوم ١٦ يونيـو سـنة ١٨٢٦ - ١٠ ذي القعـدة سـنة ١٢٤ م. لقـاومتهم إجراءات السلاطين وعصيانهم عليهم ، وتعديهم على حقوقهم المقدسة ؛ انتهى.

أقول: هذا النص الغني بالدلالات ، يعترف بأسلوبهم القاسي المضاد للإنسانية في تربية جيشهم ، والذي يعتبرونه ابتكاراً وإبداعاً ويسمونه تربية إسلامية !

وققد رأيت أنهم يحاولون إلصاق الإنكشارية بالطريقة البكتاشية التي ينتمي اليها أغلب القبائل التركية ، وكان مركزها (أماسية)، فزعموا أن جد آل عثمان أخذ جنوده وسار بهم أياماً من بلدهم بورصة الى أماسية في الأناضول ، فتشرفوا بشيخ الطريقة البكتاشية ، فباركهم ودعا لهم ، وساهم الإنكشارية ! وهذا يدلك على تقرب أولاد عثمان الى البكتاشية الشيعة وهم عمدة قبائل تركيا !

# ٥- القسوة والوحشية عند بني عثمان جُق ا

قال مؤرخ الدولة العثمانية محمد فريد العثماني في كتابه يُـ ثاريخ الدولـة العليـة العثمانية/ ٢٧٧: «كانت عادة بعض ملوك بني عثمان وهي أن كـل سـلطان يتـولى يأمر بقتل إخوته أو يحجزهم في السراي ، كي لايكون منهم منازع في الملك، !

وقال في/ ٢٦٦: (وكان من ضمن حظياته جارية بندقية الأصل من عائلة شهيرة بها إسمها بافو، سباها قراصين البحر وبيعت في السراي السلطانية وسميت صفية ، اصطفاها السلطان لنفسه وتدخلت كثيراً في السياسة الخارجية ، وساعدت بلادها الأصلية كثيراً ، وهي والدة السلطان محمد الثالث...ولد هذا السلطان في ذي القعدة سنة ٤٧٤، وتولى بعد موت أبيه مراد الثالث بن صفية الإيطالية الأصل. وكان له تسعة عشر أخاً غير الأخوات ، فأمر بخنقهم قبل دفن أبيه ، ودفنوا معاً ».

وفي إنباء الغمر/ ٣٣١: ﴿وَذَلَكَ أَنْ مَرَادَ بَنْ عَثْبَانَ لِمَا قَتَـلَ فِي الـسنة المَاضَـيَّةُ عَهِـدَ لابنه أبي يزيد بالمملكة ، وأمر بقتل ابنه الآخر صوجي ».

وفي السلوك للمقريزي/ ١٩٦١: ﴿ وقدم الخبر بـأن جلبـي بـن أبي يزيـد بـن عـثمان صاحب برصا قتل أخاه سلمان وأخذ جميع بلاده ، وهو عازم عـلى المسير إلى أخيه كرشجي » .

وفي السلوك/ ٢٢٧٩: «ومن خبر ملوك الروم أن خوندكار بايزيد بن مراد بن عثان ترك أربعة أولاد: سلمان وهو أكبرهم وعمداً وعيسى وموسى فقام بالأمر سلمان وأقام ببر قسطنطنية في مدينة أدرنة وكالي بولي ، وقام أخوه عيسى بمدينة برصا وتحاربا فقتل عيسى واستبد سلمان بمملكة أبيه، فشار عليه أخوه موسى وحاربه فقتل سلمان وملك بعده موسى ببرر أدرنة . وقام ببرصا أخوه محمد كرشجي وقاتله فقتل موسى واستبد بالمملكة ».

وفي السلوك/ ٢٤٠٦: "ومن خبره أن مراد بن كرشجي صاحب برصا وغيرها من بلاد الروم قبض على أخيه أرخن بك وكحَّله ». أي كحَّله بمسار مُحمى! وقال محمد فريد/ ١٦٠: "محمد الثاني الفاتح (فاتح القسطنطينية).. أمر بقت ل أخ لـه

وقال محمد فريد/ ١٦٠: «محمد الثاني الفاتح (فاتح القسطنطينية)..أمر بقتــل أخ لــه رضيع ، إسمه أحمد ، وبإرجاع الأميرة مارا الصربية إلى والدها ».

وقال محمد فريد/ ١٣٨: «السلطان الغازي بايزيد خان الأول... وكان له أخ أصغر منه بقليل ، يدعى يعقوب متصفاً بالشجاعة والإقدام وعلو الهمة ، فخيف على المملكة منه من أن يدعي الملك... ولذلك قتل باتفاق أمراء الدولة وقواد جيوشها! وادعى مؤرخو الإفرنج أن قتله كان بناء على فتوى شرعية أفتى بها على ذلك الزمان ، منعاً لحصول الفتنة »!

وقال في/ ١٥١: «ظهر أخوه مصطفى الذي لم يوقف له على أثر بعد واقعة أنقره... وطالبه بالملك ... وخطب في العساكر بإطاعته لأنه أحق بالملك من ابن أخيه فأطاعته الجيوش... فسار مصطفى بعد ذلك لمقابلة ابن أخيه مراد الثاني... فسلمه بعض أتباعه إلى ابن أخيه مراد الثاني، فأمر بشنقه ».

وقال في/ ٤٤٥: "ولنذكر هنا حادثة شنيعة وهي قتل السلطان (سليان) لولده الأكبر مصطفى ، بناء على دسيسة إحدى زوجاته المساة في كتب الإفرنج روكسلان ، أما في كتب الترك فإسمها خورم أي الباسمة ، حتى يتولى بعده ابنها سليم ، ولما لها من الثقة بالصدر الأعظم رستم باشا ، إذ كان تعيينه بمساعيها لدى السلطان بعد موت إياس باشا ، وما زالت تساعده حتى زوجه السلطان ابنته منها فكاشفته بمرغوبها، وهو تمهيد الطريق لتولي ابنها سليم ، فانتهز هذا

الوزير فرصة انتشاب الحرب بين الدولة وعملكة العجم في سنة ١٥٥٣ ووجود مصطفى ضمن قواد الجيش ، وكتبت إلى أبيه بأن ولده يحرِّض الإنكشارية على عزله وتنصيبه ، كما فعل السلطان سليم الأول مع أبيه السلطان بايزيد الشاني... ولما وصل إلى المعسكر استدعى ولده المسكين إلى سرادقه في يوم ١٢ شوال سنة ١٣٠ وبمجرد وصوله إلى الداخل خنقه بعض الحجاب المنوطين بتنفيذ مشل هذه الأوامر... ولم تكتف هذه المرأة البربرية الطباع بقتل مصطفى سلطان ، بل أرسلت إلى مدينة بورصة من قتل ابنه الرضيع...

وكان للسلطان سليهان ابن آخر إسمه جهانكير حزن حزناً شديداً على قسل أخيه مصطفى حتى توفي شهيد المحبة الأخوية بعد موت أخيه بقليل! واختلف في موته أنه قتل نفسه أمام والده بعد أن بكى على قتل أخيه ، وقيل غير ذلك..

ولم تكن هذه الحادثة خاتمة الفظائع ، بل أعقبها بقتل ابنه الثاني بايزيد وأولاده الخمسة. لكنه كاتب السلطان سليان وابنه سلياً سراً على تسليم با يزيد وأولاده اليها مع أنهم احتموا بحياه ، ولم يسرع ذمتهم بل خانهم وسلمهم إلى رسل السلطان فقتلوهم جميعاً وهم: با يزيد وأولاده الأربعة أورخان ومحمود وعبد الله وعثمان... وكان لبا يزيد ابن صغير في بورصه فخنق أيضاً »!

وقال في/ ٢٧٧: «السلطان مصطمى خان الأول...ولد هذا السلطان سنة ١٠٠١هـ وقضى طول عمره داخل محلات الحرم ولم يتعاط إشغالاً مطلقاً ، بل ولم يعلم من أمور المملكة شيئاً ! كما كانت عادة بعض ملوك بني عثمان ، وهي أن كل سلطان يتولى يأمر بقتل إخوته أو يحجزهم في السراي كي لا يكون منهم منازع في الملك!

وهي عادة مستقبحة جداً لما فيها من قتل أقرب الناس بلا ذنب أو جرم إلا ما يخيله لهم الوهم من الخوف على الملك... وقبل الشروع في الحرب أمر بقتل أخيه محمد تبعاً للعادة المشروعة فقتل في ١٣ ينابر سنة ١٦٢١ مأسوفاً عليه ، ثم أصدر أمراً بتقليل اختصاصات المفتي ، ونزع ما كان له من السلطة في تعيين وعزل الموظفين وجعل وظيفته قاصرة على الإفتاء ، حتى يأمن شر دسائسه التي ربها تكون سبباً في عزله كها كانت سبب عزل سلفه »!

أقول: ما رأيك بقوم يقتل من يصل منهم الى السلطة أقاربه وأولادهم ، حتى الأطفال الرضع ، حتى لايكبروا وينافسوه على الملك! فأي خلافة عن النبي على المده ، وأي عدالة لهؤلاء الجبابرة ؟!

# ٦- فتح العثمانيون القسطنطينية وتوغلوا في أوروبا

في القرون التي حكموا فيها تركيا وسَّع السلاجقة مناطق حكمهم وفتحوا مناطق من البلقان وأروبا الشرقية ، وكانت أهمها على يد مراد بن أورخاي الذي فتح الإمارات المسيحية في البلقان ، حتى صارت القسطنطينية جزيرة محاصرة . وقد ساعدهم على ذلك حالة التمزق والصراعات بين دويلات أوربا .

وقد سار العثمانيون في هذا الإتجاه، وقرر السلطان محمد الفاتح أن يفتح القسطنطينية، فبنى حصناً على البوسفور مقابل القسطنطينة حتى لا يأتي لها مدد من جهة أوروبا، وحاصرها في إبريل سنة ١٤٥٥من جهة البر بمئتين وخسين ألف جندي، ومن جهة البحر بهائة وثهانين سفينة، وكان معه أربع عشرة بطارية

مدفعية لمدافع جسيمة صنعها صانع مجري شهير إسمه أوربان كانت تقذف كرات من الحجر زنة كل واحدة منها اثنا عشر قنطاراً إلى مسافة ميل، ثم تسلق مائة وخسون ألف جندي الأسوار ودخلوا المدينة وأعملوا السيف فيمن عارضهم، ودخلوا كنيسة القديسة صوفيا، حيث كان يصلي فيها البطريق ومعه الأهالي. وسموا المدينة إسلامبول أي تخت الإسلام، أو مدينة الإسلام.

ويعتقد الروم حتى الآن أن حائط الكنيسة انشق ودخل فيه البطرق والصور المقدسة ، وأن الحائط ينشق ثانية يوم يخرج الأتراك من القسطنطينية ، ويخرج البطريق منها ويتم صلاته التي قطعها !

ومات محمد الفاتح في ٤ ربيع الأول سنة ٨٨٦ الموافق ٣ مايو سنة ١٤٨١ ، وتولى بعـده ابنه با يزيد الثاني ، وكانت سياسته كأبيه مواصلة التوغل في فتح أوروبا .

قال محمد فريد/ ١٣٠: قصارت الدولة العلية متاخة لإمارات الصرب والبلغار وألبانيا المستقلة ، فاضطرب لذلك الملوك المسيحيون المجاورون للدولة العلية وطلبوا من البابا أوربانوس الخامس أن يتوسط لدى ملوك أوروبا الغربيين ليساعدوهم على محاربة المسلمين وإخراجهم من أوروبا ، خوفاً من امتداد فتوحاتهم إلى ما وراء جبال البلقان ، إذ لو اجتازوها بدون معارضة ومقاومة في مضايقها، لم يَقُو أحدٌ بعد ذلك على إيقاف تيار فتوحاتهم ، ويُحشى بعدها على جميع ممالك أوروبا من العثمانيين ، فلبى البابا استغاثتهم وكتب لجميع الملوك بالتأهب لمحاربة المسلمين وحرضهم على محاربتهم محاربة دينية، حفظاً للدين المسيحى من الفتوحات الإسلامية ».

وقال في/ ١٣٨، إن بايزيد انتصر على الصرب وأجاز حاكمهم: (بأن يحكم بلاده على حسب قوانينهم بشرط دفع جزية معينة ، وتقديم عدد معين من الجنود ينضمون إلى الجيوش الشاهانية ) .

وذكر أن جيشه تقدم « لغزو بلاد الفلاخ فقهر أميرها المدعو دوك مانيس وأكرهه على التوقيع على معاهدة يعترف فيها بسيادة الدولة العلية العثمانية على بلاده ، وبتعهد لها بدفع جزية سنوية مع بقاء بلاده له يحكمها بمقتضى عوائد وقوانين أهلها ، وتم ذلك في سنة ١٩٣٣م. ».

وذكر محمد فريد/ ١٤٠: توخل با يزيد في أوروبا فقال: «فلها علم سجسمون ملك المجر خبر ما حل ببلاد البلغار ، خشي على مملكته إذ صار متاخاً في عدة نقط للدولة العلية ، فاستنجد بأوروبا وساعده البابا وأعلن الحرب الدينيه بين أقوام أوروبا الغربية ، فأجاب الدعوة دوك بورغونيا وأرسل ابنه الكونت دي نيفر ومعه ستة آلاف محارب ، أغلبهم من أشراف فرنسا ، وفيهم كثير من أقارب ملك فرنسا نفسه ، وانضم اليه حين مسيره إلى بلاد المجر أمراء بافاريا واستيريا وشواليه القديس حنا الأورشليمي وكثير من الألمانيين، ثم اجتاز هذا الجيش نهر الدانوب وعسكر حول مدينة نيكوبلي لمحاصرتها ، فسار اليهم السلطان با يزيد ومعه مائتا ألف مقاتل بهم كثير من أهالي الصرب تحت قيادة أميرهم إسطفن بن لازار ، وغيرهم من الأمم المسيحية الخاضعة لسلطان العثمانيين ، وقاتلهم قتالاً عنيفاً في يوم ٢٣ ذي القعدة سنة ١٩٧٠ سبتمبر سنة ١٣٩٦ ، كانت نتيجتها انتصار العثمانيين على الجيوش المتألبة عليهم ، وأشر كثير من أشراف فرانسا

منهم الكونت دي نيفر نفسه ، وقتل أغلبهم ، وأطلق سراح الباقي ، والكونت دي نيفر، بعد دفع فداء ؟ .

# ٧- كاد با يزيد أن يفتح أوروبا فتآمر عليه أبنه سليم ا

في سنة ٩٠٠هجرية قام شارل الثامن ملك فرنسا بحملة على إيطاليا ، بحجة منع التوغل التركي ، وأرسل دعاته إلى مقدونيا واليونان لتحريك المسيحيين ضد العثمانيين ، فخافت إيطاليا من فرنسا أكثر من خوفها من العثمانيين ، فأرسلوا إلى السلطان بايزيد يطلبون أن يرسل جيشه إلى إيطاليا !

وحاصر ملك فرانسا مدينة رومه وطلب من البابا أن يسلمه الأمير جم العثماني الأسير لديه ، وهو أخ بايزيد ، فسلمه اليه ، ويقال إنه دس له السم قبل تسليمه اليه ، فيات في ١٨جادى الأول سنة ٩٠٠.

وبعد انتصارات جيش بايزيد الكاسحة في أوروبا ، وضغطه على نابولي وميلانو وفلورنسا، ظهر ابنه سليم لإشغال أبيه عن التوغل في أوروبا !

قال محمد فريد/ ١٨٥: (ولولا عصيان أولاد السلطان عليه ببلاد الأناطول كها سيجئ ، لفتحت باقي بلاد البنادقة ، لكن اضطرت أحوال المملكة الداخلية السلطان إلى إبرام الصلح مع محاربيه بأوروبا ، وهم المجر والبنادقة ، فتم الصلح بينه وبين الجمهورية سنة ١٥٠٢، وفي السنة التالية تم الصلح مع ملك المجر ا

أقول: كانت انتصارات بايزيد نذيراً لفرنسا بأنه لو أخــذ إيطاليــا لــصار وجهــاً

لوجه أمام فرنسا! فحركت ابنه سليم ضده ، وكان طلب من أبيه أن يجعله أميراً في أوروبا فلم يقبل ، فأعلن الحرب على أبيه ، واضطره الى إيقاف تقدمه في أوروبا ، وسحب جيشه لمواجهة ولده (النجيب) سليم!

وقد استجاب الأب ، لكن ابنـه سليّاً هـاجم العاصـمة واحتـل قـصر أبيـه ، وأجبره على التنازل له ، ثم نفاه ، وبعد مدة قليلة قتله بالسم !

ثم قام السلطان سليم بتغيير سياسة الدولة العثمانية الى الضد والنقيض، فتنازل عن انتصارات أبيه وسَحَبَ جيوشه من أوروبا، وأبرم معاهدات صلح وصداقة مع الأوربيين وفرنسا خاصة، وأعطاها حق رعاية جميع السكان المسيحيين في الدولة العثمانية، أي تنازل عن السيادة الوطنية، فأرسلت فرنسا إرسالياتها الى بلاد المسلمين، وكانت أضر على المسلمين من جيش!

كان سليم يعلم أن فرنسا حاملة راية الحروب الصليبية ضد المسلمين ، وأنها قادت الأوربيين فاحتلوا أنطاكية سنة ٤٩١ ، والمعرة وحمص والقدس سنة ٤٩٢ ، ونصبوا جودفروا الفرنسي ملكاً عليها ، لكنه كان ذليلاً أمامهم ، أو متواطئاً!

ولم يكتف سليم بذلك بل فتح جبهة حرب داخلية ، فشنَّ بمساعدة الفرنسيين حرب إبادة على الشيعة في تركيا وإيران والعالم! وقد اعترف محبوه بأنه قَتَلَ في تركيا ذات مرة أربعين ألفاً من الشيعة ، وشرَّد الباقين وحولهم الى علويين!

ثم هاجم إيران فاحتل عاصمتها تبريز ، واضطر الى الإنسحاب بعد أسبوع! ثم هاجم سوريا ومصر ، واحتلها وجاء بالخليفة العباسي معه الى استانبول الفصل الثاني عشر: الغرب يدفع السلطان سليم الى فتح جبهة ضد الشيعة......

فتنازل له عن الخلافة ، وأعلن نفسه خليفة .

ثم ما لبث أن مات تاركاً ابنه سليهان القانوني ، بعد أن قتل من أجله كل أقاربه ليبقى سليهان وحده ولي عهده ، فتولى سليهان وبادر الى قتل جميع أو لاده حسب أمر زوجته اليهودية روكسلان ، ليكون ابنها سليم الثاني ولي عهده !

وواصل سليان سياسة أبيه المذلة مع الغرب وبطشه بالمسلمين ، خاصة الشيعة في تركيا وإيران وغيرهما ! وقد اعترف محبوه بأن مستشار ملك فرنسا قد رافق الجيش التركي في غزوه لإيران !

ومن أدلة العبث العثياني في حروبهم مع إيران ، أنها استمرت قرناً من ١٥١٤١٦٦١م. وكانت نتيجتها في زمن السلطان أحمد: «تراسلت الدولتان على الصلح،
وتم الأمر بينها في سنة ١٦٦٢بمساعي نصوح باشا الذي تولى منصب الصدارة
بعد موت قويوجي مراد باشا، على أن تترك الدولة العلية لملكة العجم جميع
الأقاليم والبلدان والقلاع والحصون التي فتحها العثيانيون من عهد السلطان
الغازي سليان الأول القانوني بها فيها مدينة بغداد ٤. (عمد فريد/ ٢٧١).

### ٨- كان العثمانيون على دين المغول ثم صاروا مسيحيين!

كان جدهم أرطغرل وأولاده كعامة المغول على دين جنكيز وشريعة الياسة . ويدل اعتراف المؤرخ العثماني محمد فريد بأن عائلة بني عثمان جُـق بـن أرطغـر ل كانت معروفة باسم(عائلة ميخائيل أوغلي) على أنهم تنصروا عنـدما كـانوا عنـد الأمير علاء الدين السلجوقي ، وبها هذا الأمير كان يخوض حروباً مـع الغـربيين النصارى ، فإن تنصر غلمانه الذين صاهرهم يشير الى تبني الأوربيين لهم في صراعهم مع أولاد علاء السلجوقي، وقد يلقي ضوءاً على تبني الغربيين للسلطان سليم فيها بعد! راجم: السلوك/ ٢٠٩٣، وإنباء النمر: ٢/ ٨١، وسير الذهبي ٢٣٩/٢٢.

ويظهر أنهم أسلموا بعد ذلك ، وكانوا سنيين على المذهب السافعي والطريقة البكتاشية ، التي كانت سائدة في محيطهم ، والطريقة البكداشية أو البكطاشية أو البكتاشية ، منسوبة الى الشيخ الحاج بكتاش ولي الخراساني ، الذي ولد في نيسابور ونسبت اليه كرامات ، وقالوا إن نسبه يتصل بالإمام الكاظم المشيخ وإنه تتلمذ في خراسان على الشيخ لقمان الصوفي الشهير ، وأحمد البوي الشهير .

ثم سكن في تركيا وكان له أتباع، وتوفي سنة ٧٣٨ هـ في قرية قرشهر، ودفـن في على سمي باسمه حاجي بكتاش ، ومازال مرقده مزاراً يؤمه الناس .

وذكروا من كرماته أن السلطان العُثماني أورخان بن عثمان جق ، جاءه بفرقة من مجنديه ليدعو لهم ، فدعا لهم وسهاهم (يني جري) أي الجيش الجديد ، فعرفوا بالينشرية أو الإنكشارية .(تاريخ الدولة العثمانية:٢٢/١٢١).

والطريقة البكتاشية أخت الطريقة الصفوية ، وكان بينهما علاقات حسنة ، الى زمن با يزيد الثاني ، حتى جاء ابنه سليم فقتل أباه وسحب جيشه من أوروبا ، وأبرم معاهدات مع الأوربيين ، وأعلن العداء للشيعة والحرب عليهم !

وقد جمع سليم العلماء النواصب من الشام وتركيا وجعلهم بطانته ، واستصدر فتوى بكفر الشيعة ووجوب إبادتهم ، وفتوى بكفر الساه إسماعيل الصفوي ووجوب جهاده ، وبكفر السلطان الغوري أيضاً لأنه نهاه عـن حـرب السلطان إسهاعيل! فقد ذكر النهروالي مؤرخ السلطان سليم أن الغوري كمان رافـضياً ، لأنه كان كأسلافه سلاطين مصر على علاقة حسنة مع السلاطين الشيعة .

وقد استمرت سياسة العثمانيين في التعصب ضد الشيعة واضطهادهم ، نحو أربعة قرون الى آخر خلافتهم!

ثم جاء المذهب الوهابي على نفس خطهم وأشد ، مع أنه قام على الخروج على الخلافة العثمانية ، ولكنه زايد عليها في عداء الشيعة ، وقلد في ذلك ابن تيمية ومجسمة الحنابلة الذين أسسهم المتوكل العباسي !

# ٩- كيف حول الإضطهاد قبائل شيعية الى عُبَّاد لعلى الثَّالَّةِ ١

قصة العلويين في تركيا أنهم كانوا شيعة أو متشيعة ، وصوفية أو متصوفة ، فحولتهم سيوف سليم المغولي ومجازره ، الى عُبَّادٍ لعلى الطَّةِ أ ولكي نعرفهم ينبغي أن نقرأ عن البكتاشية في تركيا ، مثلاً في موقع:

#### %D^%B°%D\%^\%D\%^\%D\%A\%D\%A\/wiki/ar.wikipedia.org//http:

«كان الأتراك العثمانيون ينتمون الى هـذه الطريقة ، وهـي لا تـزال منتـشرة في ألبانيا ، كما أنها أقرب الى التصوف الشيعي ، وكان لهذه الطريقة أثر بـارز في نـشر الإسلام بين الأتراك والمغول ، انتهى.

وقد بثت فضائية العربية استطلاعاً بعنوان: ديانة العلـويّين في الأناضـول في تركيا ، لمراسلها: دانيال عبد الفتاح ، بتاريخ: ١٦/١٢/١٦. قال: «العلويّون في الأناضول: كيف وصلوا إلى هذه المنطقة؟ وكيف انتشروا فيها؟ كيف يعيشون الآن ، وما هي عقائدهم ، وكيف يهارسون هذه العقائد ؟

اتضح لنا أن المراجع والكتب التي ألفت وكتبت حول العلويين ، إن كانوا هم أنفسهم أو غيرهم ، لم تكن كافية . لذا قررنا فتح ملف العلويين ، ولكن في أماكن تواجد العلويين وحيث هم يعيشون ، وعلى هذا نبدأ مهمتنا الخاصة بزيارة مراكز العلويين في الأناضول ، وهم ينتشرون على مساحات واسعة جداً في وسط الأناضول وفي جنوب شرقه وفي ... حتى في مناطق الشهال والشهال الشرقي من الأناضول التركي ، وهناك يعيش حوالي ١٢ مليونا ، أي ثلث السكان الإحصائيات الرسمية وحسب العلويين فهم حوالي ٢٠ مليونا ، أي ثلث السكان في تركيا » انتهى . وهؤلاء العلويون هم بقية السيف من أهل تركيا وقبائلها !

### ١٠- ملاحظات على الدولة العثمانية (العلية) وسياستها

1 - مازال أتباع الخلافة يحاولون تبرير حروب العثمانيين على إيران التي بدأها سليم بن بايزيد بحرب جالدران ، واستمرت قرناً من الزمان ، بأنها كانت دفاعية ! لكن مؤرخي العثمانيين اعترفوا بأنها كانت عدواناً من الشاه سليم على الشاه إسماعيل لأنه نجح في توحيد إيران ، وشملت دولته العراق ، وساحل الخليج الى آخر خراسان ، وساحل بحر قزوين الى آذربيجان وجورجيا .

٢ - بيّنًا أن سليها ثار على أبيه بايزيد في أوج انتصاراته في أوروبها ، فاضطره أن
 يسحب جيشه وهو على وشك أن يأخذ إيطاليا ، وقال المؤرخ المحب لهم محمد

فريد إنه لولا حركة سليم لكان أبوه فتح إيطاليا وغيرها بسهولة !

وبعد أن أجبر سليم أباه على التنازل له عن السلطنة ، قتله بالسم ، ثم قتل إخوته وأطفالهم حتى الرُّضَع ! وكان أول عمل قام به أنه عقد اتفاقيات صلح وهدنة طويلة الأمد مع الغربيين أولها إيطاليا ، ثم استصدر من مشايخه الموظفين فتوى بكفر الشيعة ووجوب إبادتهم ، وأرسل مبعوثين يحصون له الشيعة الذين يميلون الى الشاه إسهاعيل في العاصمة وبقية المدن . وأمده الأوروبيون بمدفعية لمهاجمة إيران ! وأرسل للشاه إسهاعيل رسالة سبٌ وشتم، ومعها فتوى (علماء الإسلام) بكفره وكفر الشيعة ، ودعاه الى الدخول في طاعته وإلا فالحرب !

٣- قام بشن حملة إبادة على الشيعة في تركيا وقرب حدودها ، بحجة أنهم مؤيدون للشاه إسهاعيل ، فهاجمهم في مدنهم ومراكز قبائلهم وقراهم ، وقتل منهم عشرات الألوف ، وربها مئات الألوف! وكانت هذه أول مجازر الإبادة للشيعة في تركيا ، حتى تشردوا الى الجبال والسهول البعيدة ، وانقطعوا عن مصادر مذهبهم ، ونشط بينهم الباطنية المغالون ، فصاروا علويين .

٤ - قامت حركة شيعية واسعة في تركيا ، حتى في جيش السلطان سليم تدعو
 الجيش الى رفض طاعة الأوامر بإبادة الشيعة والهجوم على إيران ، فقتل السلطان
 سليم كبار الضبط والمفتى ، الذين كانوا قادة الحركة .

٥- أرسل سلطان مصر قانصوه الغوري الى سليم رسالة ينهاه عن حرب إسهاعيل، فأهان سليم مبعوثه! فأرسل الغوري الى أمير مرعش أن يمنع وصول

الإمدادات التموينية الى جيش سليم المتوجه الى إيران ، فمنعها ، وأتلف الساه إسهاعيل المؤونة في تبريز وما حولها ، فوقعت المجاعة في جيش سليم ، واضطر الى الإنسحاب من تبريز بعد احتلالها بأسبوع!

٦- كانت علاقة سليم مع الغربيين حميمة وخاصة مع الفرنسيين ، وقد عقد هو وابنه سليمان عدة معاهدات مع الفرنسيين ، أعطاهم بموجبها إمتيازات خيالية في بلاد الخلافة كلها ! وهذا يؤيد أن يكون وراء مجيئه للسلطة وحربه لإيران ومصر تدبير فرنسي ، وقد شارك مستشار ملك فرنسا شخصياً في حملة على إيران بعد سنوات ، وكانت قادها سليمان بن سليم !

قال السيد شرف الدين كالترضي المفصول المهمة في تأليف الأمة/١٤٣: «الفصل التاسع فيمن أفتى بكفر الشيعة ، وتفصيل ما استدل به على ذلك والغرض استئصال بذور الشقاق بإيضاح خطئه واجتناث أرومة الإفتراق ببيان اشتباهه ، حرصاً على أن لا يكال بصاعه ، واتقاء من تصديقه واتباعه ، وقد اقتصرنا من ذلك على ما وجدناه في باب الردة والتعزير من الفتاوى الحامدية وتنقيحها ، بإمضاء الشيخ نوح الحنفي ، لاشتهار هذين الكتابين ، ورجوع من بأيديهم منصب الفتوى في المملكة المحروسة إليهها !

قال في جواب من سأله عن السبب في وجوب مقاتلة السيعة وجواز قبتلهم: إعلم أسعدك الله أن هؤلاء الكفرة والبغاة الفجرة ، جمعوا بين أصناف الكفر والبغي والعناد ، وأنواع الفسق والزندقية والإلحاد ، ومن توقيف في كفرهم وإلحادهم ووجوب قتالهم وجواز قتلهم ، فهو كافر مثلهم ! قال: وسبب وجوب قتالهم وجواز قتلهم البغي والكفر معاً! أما البغي فإنهم خرجوا عن طاعة الإمام خلد الله تعالى ملكه إلى يوم القيامة وقد قبال الله تعالى: فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِي إِلَى أَمْرِ اللهِ . والأمر للوجوب فينبغي للمسلمين إذا دعاهم الإمام إلى قتال هؤلاء الباغين الملعونين على لسان سيد المرسلين ، أن لا يتأخروا عنه ، بل يجب عليهم أن يعينوه ويقاتلوهم معه .

قال: وأما الكفر فمن وجوه: منها أنهم يستخفون بالدين ويستهزئون بالشرع المبين. ومنها أنهم يهينون العلم والعلماء. ومنها أنهم يستحلون المحرمات ويهتكون الحرمات ومنها أنهم ينكرون خلافة الشيخين ويريدون أن يوقعوا في الدين الشين . ومنها أنهم يطولون ألسنتهم على عائشة الصديقة ويتكلمون في حقها ما لا يليق بشأنها (من أمر الإفك) من أن الله تعالى أنزل عدة آيات في براءتها . قال ، والله يعلم أنه كاذبٌ فيها قال: فهم كافرون بتكذيب القرآن العظيم وسابُّون النبي ضمناً بنسبتهم إلى أهل بيته هذا الأمر العظيم . ومنها أنهم يسبون الشيخين سود الله وجوههم في الدارين ... إلى أن قال: فيجب قتل هؤلاء الأشرار الكفار تابوا أو لم يتوبوا ، ثم حكم بإسترقاق نسائهم وذراريهم !

ثم قال السيد شرف الدين قَاتَى: قلت: هذا الذي لا تَبْرُكُ الإبل على مثله! هذا الذي لا تَبْرُكُ الإبل على مثله! هذا الذي لا تقوم السياء والأرض بحمله! هذا الذي لايتسنى للغيور أن يقيم في أرض ينشر فيه! هذا الذي لايستطيع الحَيِيُّ أن يستظل بسياء تشرق شمسها على معتقديه! هذا الذي ما أنزل الله به من سلطان، هذا الذي يأباه الله ورسوله وكل ذي وجدان، هذا هو الإختلاف الذي ليس بعده اشتلاف، هذا هو الإختراق

الذي ليس بعده اتفاق ، هذا هو المحاربة التي ليس بعدها مصاحبة ! هذا والله الإفك والبهتان ! بجدِّك قل لي: هل درى صاحب الفتوى أي دماء من أهل الشهادتين سفكها ، وأي حرائر قانتات هتكها ، وأي حرمات لله عز وجل انتهكها ، وأي صبية من بني الإسلام سلبها ، وأي أموال مزكيات نهبها ، وأي ديار معمورة بالصلاة وتلاوة القرآن خربها ، وأي كبد لرسول الله الله في بذلك فراها ، وأي عين لآل محمد المنتواه أقذاها، وأي فتنة بين المسلمين أججها ، وأي حرب بينهم ألجمها وأسرجها ، وأي شوكة لهم بذلك كسرها ، وأي دولة لأعدائهم أعزها ونصرها ، وأي خالفة لحكم الله ارتكبها ، وأي أوزار بتكفيره للمسلمين احتقبها ؟!...

ظن الرجل أنه قضى على الشيعة بعداوته ، وزعم أنه أسقطهم بإفكه وبهتانه ، فطاش سهمه وظلت مطيته ، بل كان كالباحث عن حتفه بظلفه والجادع ما رن أنفه بكفه..كان العزم على أن نربأ عن مناقشته ولا نلوث البراع بمحاسبته ، لوضوح افترائه وظهور ظلمه واعتدائه ، لكن اقتدينا بالكتاب الكريم والذكر الحكيم ، إذ تصدى للرد على كل أفاك أثيم ، فقال جل وعلا: وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيمٍ مَ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءً ... الخ.

٧- كانت الشام مركز النُّصب والعداء لأهل البيت ﷺ وشيعتهم في زمن
 معاوية ، واستمرت عليه قروناً ، وقد بقيت منه بقية الى بومنا هذا!

ثم تنقَّل مركز النصب تبعاً للسياسة ، فكان في بغداد في زمن المنصور والرشيد والمتوكل ، وصار له وجود شعبي في مجسمة الحنابلة . ثم زال من بغداد بسقوط الدولة العباسية ، حيث اعتدل الحنابلة بعد ذلك ، أو اختفى من بقى منهم ناصبياً !

ثم تحول مركز النصب الى مصر على يد صلاح الدين الأيوبي ، عندما قضى على الخلافة الفاطمية وتبنى الخلافة العباسية ، وأجبر أهل مصر على التسنن وارتكب هو ونائبه قراقوش الفظائم والمجازر الجماعية لمن رفض ترك التشيع!

وبعد سقوط الخلافة العباسية في بغداد ، وميل السلاطين المغول الى مذهب التشيع ، تبنى المهاليك في مصر في مقابلهم الخلافة العباسية وجاؤوا بموظف عباسي سموه خليفة ليعطيهم الشرعية ، وتبنوا التعصب الأموي ضد الشيعة ! وكانت الشام كانت تحت حكم مصر فأحيا فيها المهاليك الفكر الناصبي الأموي وفكر التجسيم الحنبلي ، واتخذوها قاعدة إعلامية ضد الشيعة والتشيع ، وتبنى الحاكم المملوكي للشام الشيخ عبد الحليم بن تيمية ، المعروف بعدائه المفرط للشيعة ، ونصبه شيخاً للإسلام لفترة في الشام .

وفي أواخر العهد المغولي بدأ مماليك مصر يتخلون عن تبني العداء للشيعة، وذلك بتأثير شعبهم المحب لأهل البيت بالله وتأثير سياسة السلطان محمد خدابنده وابنه بو سعيد، حيث أقاما مع سلاطين الماليك علاقات وطيدة! وبذلك أخذ مركز النصب ينحسر من مصر.

#### ١١- اضطهاد الدولة العثمانة للشيعة العرب

بعد حملته غير الموفقة على إيران ، هاجم السلطان سليم سوريا ومصر ونجح في احتلالها ، وطبّق فيها وفي غيرهما سياسة ضد الشيعة ، شبيهة بسياسته ضدهم في تركيا وإيران ! فكانت حملات الإضطهاد المذهبي بأنواع الإهانة ، والظلم ، ومصادرة الأموال ، والقتل ، والتهجير ، والتشريد ، في كل البلاد التي يحكمها (الخليفة) العنماني ، خاصة في تركيا والعراق وسوريا ومصر ولبنان وفلسطين ، وقد استمرت هذه السياسة أكثر من أربعة قرون !

ولو أراد أهل كل بلد أو مدينة أن يكتبوا ما وقع عليهم من مظالم بني عثمان جُق لبلغت مجلدات من الصفحات السوداء والجرائم ، التي يبرأ منها رسول الله عليه الله الله الله الله الله الله على الذي كان الخليفة وولاته وقضاته يحكمون باسمه الشريف واسم شريعته !

ويكفينا في لبنان أن نؤرخ لأحمد باشا الجزار وحملاته على شيعة بلاد السام ولبنان خاصة ، وكان والي عكا سنة ١١٩٥، ثم طمع في فلسطين ومصر ، وأفرط في قتل المسلمين عامة والشيعة خاصة ، حتى عرف باسم (الجزار) وصار إسها رسمياً له ! قال الجبري:٢/ ٢٩٢: «سموه بهذا الإسم لكثرة قتله الأنفس ولا يفرق بين الأخبار والأشرار ، وقد جمع الطموش الكثيرة من العسكر والغز والعرب وأسافل العشيرة » !

وفي مستدركات أعيان الشيعة: ٢/ ١٢٢: (كانت نكبة جبل عامل بأحمد باشا الجزار من النكبات القاصمة...أطلق جنوده يعملون التخريب والتقتيل والسلب! وكان من أفجع ما لقيه جبل عامل في تلك المحنة نهب مكتباته نهباً عاماً ، وحمل كتبها إلى عكا.. إلى أصحاب الأفران يوقدون بها أفرانهم » !

في تلك المدة هاجر العديد من علماء جبل عامل وبلاد السام الى إيران والهند هرباً من سيف بني أمية العثماني، وكان أشهر المهاجرين المحقق الكركي فَاتَى وهو معاصر للسلطان سليم وتوفي سنة ٩٤، وكان المرجع الديني لإيران في زمن الشاه إسهاعيل والشاه طهاسب، وله مؤلفات وأجوبة استفتاءات تعطينا أضواء مهمة عن حالة الشيعة في عصره في إيران ، وتحت حكم الدولة العثمانية.

ومنهم العبقري الشيخ محمد بن حسين بن عبد الصمد العاملي الحارثي الهمداني المعروف باسم الشيخ البهائي قَلَيَّ ، المعراصر للشاه طهاسب والشاه عباس، توفى ١٠٣١، كان نابغة في عدد من العلوم، وله مؤلفات مهمة ، وآثارٌ معارية هندسية متميزة .

ومنهم الشيخ محمد بن الحسن الحر العاملي فَكُ (١٠٢٣-١١٠٤) وهو معاصر للمجلسي صاحب البحار فَكُ ، كان مرجعاً في إيران ، وأشهر كتب الموسوعة الفقهية: وسائل الشيعة الى تحصيل مسائل الشريعة .

0 0

نشأتُ في وسط جبل عامل من جنوب لبنان ، وسمعتُ من كبار السن قصصاً عن الحِكم العثماني ، ويسمونه الحكم العُصْمَلِي ! وقصص غارات (الجَنْدِرْمَا) على قرانا ، وتعاملهم المغولي مع أهلها ، وفرضهم البقشيش بدون سبب !

ويبقى ذلك أهون من إجبارهم الناس على الجندية في الجيش العثماني، حيث

يُرسل الضابط الإنكشاري في صور في طلب مخاتير القرى ويُخضرهم، ويبلغهم أن يكتب كل مختار أسهاء أهل قريته من سن ١٨ الل ٤٠ سنة، ويحدد لهم يوماً لحضور المجندين في القشلة، ثم يرسل عند المدة المضروبة لكل قرية عدداً من الجندرمه الخيالة ليقبضوا على من وجدوه بين سن١٨-٤٠، ويجروه الى قشلة الدولة العَلِيَّة العثمانية، ثم يسوقونه الى جبهة الحرب مع روسيا مثلاً! وهي حرب أحرق فيها الخليفة ألوفاً من المسلمين من أجل عيون فرنسا الجميلة!

وأسوأ منها حرب الخلافة العثمانية ضد أهل اليمن ، التي استمرت سنين طويلة ، وكلفت المسلمين عشرات الألوف!

كانت حروب الدولة العثمانية: الذاهب اليها مفقود والعائد منها مولود! ومن هؤلاء المولودين جدي لأمي المرحوم الحاج نصرالله كريِّم، الذي كان يحدثنا عن حربهم مع روسيا التي اعتمدت على المدفعية والبنادق والمواجهة القريبة، لأن مدى المدفعية كان قصيراً، فكان يتقدم مئات المقاتلين أو ألوفهم في أرض سهلة أو صعبة، ويجرُّون مدافعهم بواسطة الحيوانات أو الجنود، ليضعوها في أماكن تفاجئ العدو وتقتل من جنوده أكبر عدد ممكن. وكثيراً ما تفاجؤهم مدافع العدو فتحصد منهم المثات دفعة واحدة، ثم يهجم عليهم المشاة الروس ببنادقهم فيشتبكون معهم.

قال ﷺ: كانت جثث القتلى تترك مُجدَّلةً على وجه الأرض بلا صلاة ولا دفن ، لتأكلها الوحوش والطيور !

أما في اليمن فقالوا إن الدولة العثمانية أمرت بعد مدة بجمع عظام قتلاها ،

فكانوا يجمعونها أكواماً كبيرة في الوديان ، ويطمرونها بالتراب!

ثم سمعت في النجف الأشرف قصصاً أبلغ عن ظلم العثمانيين واضطهادهم للشعب العراقي. ومع ذلك أفتى مراجع الشيعة بوجوب جهاد الإنكليز الى جنب جيش الخلافة العثمانية ، واستنفر العلماء ورؤساء العشائر ، وأقاموا معسكرات في البصرة والشعيبة وغيرها ، وحاربوا جنباً الى جنب مع ظالميهم ومضطهديهم الأتراك ، واختلط الدم الشيعي بالدم التركي للدفاع عن الوطن الإسلامي . بينها اختلط دم النواصب بالدم الإنكليزي في الجهة الأخرى !

وسمعت القصص عن جنر الات الجيش التركي ، كيف كانوا يأتون الى معسكرات المجاهدين مؤدين ، يُقبِّلون أيدي كبار العلماء ويشكرونهم ، وكيف انهزم الجيش التركي قبل المجاهدين، وكيف ضمَّتْ سجون الإنكليز ومنفاهم الى الهند ضباط الأتراك وعلماء الشيعة معاً.. الى آخر قصص الثورة والهزيمة ، وفيها عبرٌ عن حالة جيش بني عثمان ، وعوامل انهيار دولتهم ، وشهادةٌ بأصالة الشيعة واندفاعهم للجهاد ، مع أنهم لايملكون مقوماته ، ولا ظروفه .

### ٤- التعصب المذهبي ودوره في صناعة التاريط

### ١- سياسة إجبار الشيعة على ولاية أبي بكر وعمر ١

يقول بعض المثقفين: من الخطأ تفسير التاريخ بعامل الصراع المذهبي ، وتصوير أن كل أحداثه كان يحركها الصراع السني الشيعي !

فالقضية انتهت من يومها ، بعد أن رضي على الطُّلَّةِ وبايع أبا بكر وعمر .

والقضية انتهت من يوم انتهت الدولة الدينية ، وجاءت الدولة العصرية .

والقضية انتهت ، من فكر الجيل المعاصر الذي يهـتم بالقـضايا المعـاصرة ، ولا يهتم بالتسنن والتشيع ولا بالخلاف الذي كان بين علي وأبي بكر وعمر.

والقضية انتهت ، حيث بدأ العالم في الغرب والشرق يتشكل في أوطان ومجموعات بشرية ، تتعايش وتتعاون وتتحد على أساس الحقوق الإنسانية في الحرية والديمقراطية ، بعيداً عن الإنتهاء القومي والديني والمذهبي!

يقول مثل هذا المثقف: إن تفسير تاريخنا وحاضرنا بالعامل المذهبي ، خطأ من ناحية علمية ، بل هو خطرٌ على المجتمع ، لأنه يشير حساسيات ماضية ويحيي أضغاناً زائلة ، ويبث الفرقة بين الناس!

نقول لهؤلاء: شكراً لكم على هذا الكلام الجميل ، لكنه ينطبق فقط على أمثالكم من المنفتحين على مفاهيم العصر وحقوق الإنسان والتعايش مع من يخالفهم في الرأي والمذهب.. لكن كم يبلغ هؤلاء في الذين حولكم؟!

إنهم نسبة قليلة أيها السادة ، أما عامة الناس وملايينهم الذين يعيشون في الرباط والقاهرة وبيروت والرياض وبغداد وطهران وكراتشي وجاوة ، فهذا عندهم كلامً نظري لا واقع له ، لأن الواقع عندهم ضده تماماً !

إنه كلامٌ فيها ينبغي ، ومشكلتنا فيها هو موجود اليوم الذي هو ابن الأمس القريب ، وحفيد الماضي الذي هو ديكتاتورية الحكومات وأتباع المذاهب ، الذين يؤمنون بحكم تربيتهم بالجبر والقهر ، وبالتعتيم والعزل!

الجبر على أن تتولى أبا بكر وعمر وتعتقد فيهها ، في داخل عقلك وفي عمق قلبك! وإلا فجزاؤك القمع والقهر والحرمان من كل الحقوق المدنية ، بال من حق الحياة ! فهم يُفتُونَ بهدر دمك ووجوب قتلك ، وبأن أموالك غنائم شرعية حلالٌ زلالٌ لهم ، وعِرْضُكَ أي زوجتك وأختك وأمك ، يَصِرْنَ إماءً مملوكات شرعاً لمن يستولي عليهن منهم !

يقول أصحاب الكلام الشاعري الجميل: هذا كلامٌ فيه مبالغة وتضخيم!

ونقول لهم: نعذركم لأنكم لم تروا ملفات محاكم البلد الفلاني ، ومئات أحكام الإعدام التي أصدرها (القضاة) بتهمة المساس بأبي بكر وعمر!

ولا اطلعتم على فتاوى تكفير ملايين المسلمين ، وهـ در دمـائهم بـ سبب أنهــم لايعتقدون ما يعتقده أصحاب الفتاوى في أبي بكر وعمر !

ولا عرفتم أن ألوف الشيعة سفك دماءهم الطالبان في أفغانستان ، وسَبَوًا بناتهم ونسائهم واسْتَرَقُّوهن ، بسبب أبي بكر وعمر ! ولاعرفتم كيف طبق الزرقاوي والوهابية فتواهم ، وطبقها حلفاؤهم الجدد جماعة صدام، فسفكوا الدماء الزكية لرجال ونساء وأطفال باسم أبي بكر وعمر! يقولون لك: هذه مواقف المتعصبين من الوهابيين السلفيين ، فلا يقاس عليها الوضع في كافة بلاد المسلمين!

نقول: نشكركم لأنكم اعترفتم بأن المعامل المذهبي عامل فعالٌ في صناعة الأحداث عند هؤلاء الذين تسمونهم متعصبين ، لكن ألا ترون أن أفكارهم المتعصبة هي المسيطرة والمتبناة في عامة البلاد ؟!

نسألكم لو أن إمام مسجد صغير في مصر، وهي ألْـيَنُ البلاد السنية وأكثرها مرونة، قال أنا لا أعتقد بإمامة أبي بكر وعمر، ورأبي فيهما سلبي، فهاذا سيكون موقف السلطة ؟!

سيفتحون عليه قضية في المحكمة بأنه عدو لصحابة النبي على الله وعدو لله تعالى ودينه ! فهل هذا إلا الإكراه والقمع الفكري؟!

أليس معناه أن حزب أبي بكر وعمر ، لهم الحق في أن يفرضوا مزاجهم على عقلك وقلبك ، فهم يأمرونك أن تدخل في قلبك ولاية أبي بكر وعمر، وأنها إمامان بعد النبي عليه ، وإلا فياويلك !

تسألهم: لماذا تصادرون حرية المسلم في أن يفكر ويعتقـد مـا اقتنـع بــه ، فمــن أعطاكم هذا الحق والولاية على الناس ؟ فيقولون لك: الله أعطانا ذلك !

تقول لهم: إن القناعة والحب ليس أمراً اختيارياً ، فكيف تطلبون مني غير

المقدور! فيقولون: لا ، نحن نأمرك أن تقنع نفسك وقلبك!

أليس معناه أنهم حزبُ: من لم يكن معنا فهو علينا ، وحكمه القتل!

أليس هو نفس منطق الذين هاجموا بيت علي وفاطمة على الله ، يوم وفاة النبي تَلَّالِلهُ وقالوا لهم: من لم يبايع أبا بكر فحكمه أن نحرق عليه بيته !

أليس معناه: أن الله تعالى فَوَّض أبا بكر وعمر ما لم يفوضه لنبي ولا لـصحابة نبي طوال التاريخ! فأعطاهما الحق في أن يفرضا على هذه الأمة رأيها ، ويحرِّما عليها الرأي الآخر ، تحت طائلة العقوبة بالقتل ، ولهـذا اسـتحق أهـل البيـت والسبعون صحابياً الذين امتنعوا عن بيعتهما القتل أو الحرق!

ومعناه: أنه لايجوز لأحد من الأمة أن يطرح الرأي الآخر حتى لو كـان حـديثاً نبوياً عن وصية النبي عليه بإمامة أهل بيته بالله !

ومعناه: أنه لايجوز لأحد أن يتكلم بها يعتبر عند حزب أبي بكر وعمر إساءةً لهما حتى لو كان كلامه آيةً قرآنيةً أو حديثاً نبوياً !

ومعناه: أنك لتكون مسلماً يجب أن تقبل بمصادرة عقلك وحريتـك ، وتـدخل في دولة الرأي الواحد ، والحزب الواحد ، وديكتاتوريتها !

هذا هو واقع تاريخنا البعيد والقريب والحاضر! وهـو واقعنـا ولـيس الكــلام الجميل الذي يقوله المنادون بالإنسان وحقه في الرأي والتعبير! فهـل اقتنعـت أن خطة فرض إمامة أبي بكر وعمر كانت وما زالت عاملاً في صناعة الأحداث ؟!

#### ٢- الوحدة الإسلامية من وجهة نظر أهل البيت البيالية

من أساليب أتباع الخلافة لإجبار مخالفيهم على تولي أبي بكر وعمر وبني أمية ، أنهم يرفعون شعار: الوحدة الإسلامية! يقولون لك: ألا تعتقد أن وحدة الأمة فريضة على جميع المسلمين؟ فتقول: بلى "فيقولون: إذن حَكَمْتَ على نفسك! فلا تطالب بالحرية التي تضر بالوحدة، ويجب عليك أن تتولى أبا بكر وعمر ولا تنتقدهما ، لأن انتقادهما يثير أولياءهما ، ويضر بالوحدة! ثم يقولون لك إن من يتولونها هم الأكثرية ، وعلى الأقلية أن تطبع الأكثرية!

وهو كلام ظاهره حقَّ وباطنه باطل ، لأنه يعني مصادرة قناعتك ومصيرك ! تسألهم: ألايوجد حلَّ آخر لا يضر بالوحدة ، ولايسلبني حرية التفكير والتعبير والإعتقاد والعبادة ؟ فيقولون: لا !

إن نقطة التحريف في منطقهم أنهم يحصرون مشاريع الوحدة في الإجبار على مذهب الحاكم! وهي الوحدة التي طبقها أبو بكر وعمر وعثمان وبنو أمية وبنو العباس، والأدارسة في المغرب، والأمويون في الأندلس، والماليك في مصر، ودولة أبناء عثمان جُق في تركيا! وهي الوحدة التي يتبناها الوهابيون وكل الإسلاميين أصحاب مشاريع الحكم الإسلامي في عصرنا، حتى الشيعة منهم! فكلها تقوم على القهر وفرض البيعة بلا شورى، وتسلب الحق حتى في الحياد!

إنهم يريدون إعادة نظام السقيفة القرشي الذي قمعت به قريش الأنصار وأهـل البيتﷺ، ، وسَلَّطَت على الأمة زعماء قريش ثم المهاليك والأتراك المغول! أما مذهب أهل البيت عِلَيُهُ فمشروعه وحدة المسلمين بـدون قهـر ولا غلبـة ، وحدةٌ تحترم حرية الإنسان المسلم في التفكير والإعتقاد والتعبير والمهارسة .

فهذه هي وحدة (لا إكراه في الدين) التي دعا اليها النبي تراه وأهل البيت الله على الله على عقيدة ! وهي الوحدة العصرية التي يتبناها الفكر الحديث، فلا يجبر أحداً على عقيدة !

# 

كافح الشيعة عصوراً طويلاً ، وما زالوا يكافحون ، من أجل حريتهم المذهبية . ومن مفردات مطاليبهم التي سجلها التاريخ ، فقرة: حَ<u>يَّ على خير العمل</u> ، في الأذان ، التي صارت علامةً للإمامية والزيدية والإسماعيلية ، وشعاراً يرفعه الثوار على الحكومات !

فقد كانت هذه الفقرة فصلاً من الأذان في عهد النبي على ، وعهد أبي بكر ، وقسم من عهد عمر ، ثم حذفها عمر بحجة أن الناس قد يتصورون أن الصلاة خيرٌ من الجهاد ، ويتركون فتح البلاد! واعترض عليه أهل البيت على وبعض الصحابة والتابعين ، وكان ابنه عبد الله بن عمر يؤذن بها!

وقد ألف العلماء أكثر من خمسين بحثاً ورسالة في إثبات كونها جزءً من الأذان ، الذي أوحاه الله تعالى الى نبيه على الله وعلمه إياه جبر ثيل عليه .

قال في الإيضاح/ ٢٠١: " ورويتم عن أبي يوسف القاضي ، رواه محمد بن الحسن وأصحابه ، عن أبي حنيفة قالوا: كان الأذان على عهد رسول الله ، وعلى عهد أبي بكر ، وصدر من خلافة عمر ، ينادى فيه: حيَّ على خير العمل ، فقال عمـر بــن الخطاب: إني أخاف أن يتكل الناس على الصلاة إذا قيل: حي على خير العمل ويَدَعوا الجهاد! فأمر أن يطرح من الأذان حيَّ على خير العمل»!

وقال القاضي المغربي في دعائم الإسلام: ١٤٢/ ١٤٢: (وروينا عن أبي جعفر محمد بن علي صلوات الله عليه قال: كان الأذان بحي على خير العمل على عهد رسول الله وبه أمروا في أيام أبي بكر وصدر من أيام عمر ، ثم أمر عمر بقطعه وحذفه من الأذان والإقامة ، فقيل له في ذلك فقال: إذا سمع الناس أن الصلاة خير العمل تهاونوا بالجهاد وتخلفوا عنه ! والعامة تروي مثل هذا ، وهم بأجمعهم إلى اليوم مصرون على اتباع عمر في هذا وتبلك اتباع رسول الله تلك واحتجوا بقول عمر هذا !

وظاهر هذا القول يغني عن الإحتجاج على قائله ، وإنها أمر الله عز وجل بالأخذ عن رسوله على فقال: وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا بَهَاكُمُ عَنْهُ فَانَهُوا. وقال: فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أمره أَنْ يُصِيبَهُمْ فِئنَهٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ. فَانَهُوا. وقال: وَمَا كَانَ لَمُؤْمِنَ وَلا مُؤْمِنَةٍ إذا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لهُمُ الحِبْرَةُ مِنْ أَمُرهمْ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِيناً . وقال رسول الله على : إتبعوا ولا تبتدعوا ، فكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار! أفكان عمر عند هؤلاء الرعاع أعلم بمصالح الدين والمسلمين ، أم الله ورسوله على ؟ وقد أنزل الله عز وجل في كتابه من الرغائب والحض على الصلاة وعلى الجهاد ، وعلى كثير من أعال البر ، ما أنزله وافترض فرائضه ! فهل لأحد أن يُسقط من كتاب الله عز وجل شيئاً بما حض به على فريضة من فرائضه ؟ أو هل وسع لأحد في ترك فريضة لانه حريض ورغب فيها؟! هذا ما لا يقوله فريضة لأنه حض ورغب فيها؟! هذا ما لا يقوله فريضة لأنه حض ورغب فيها؟! هذا ما لا يقوله

عالم ولا جاهل ، ولا بلغنا عن أحد من الناس أنه توهمه ».

«أورد القوشجي قول عمر: ثلاثٌ كنَّ على عهد رسول الله وأنا أحرمهنَّ وأعاقبُ عليهنّ: متعة النساء ومتعة الحج وحيَّ على خير العمل! ثم قال: إن ذلك ليس مما يوجب قدحاً فيه، فإن نخالفة المجتهد لغيره في المسائل الإجتهادية ليس ببدع! وهو كلام عجيب حقاً فهل تحريم الرسول الذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحيٌ يوحى ، كان رأياً واجتهاداً منه على حتى يعارضه القوشجي باجتهاد آخرين؟! وهل يصح اجتهاد عمر في مقابل النص القرآني والتشريع النبوي؟! وإذا كان عمر قد اجتهد في هذا الأمر ولنفرض أن الرسول تلك قد اجتهد فيه أيضاً نعوذ بالله من خطل القول ، فأيها أحق أن يتبع؟ وأيها قال الله في حقه: ما آتاكم الرسول فخذوه؟ وماذا على من ترك اجتهاد عمر لعمر وأخذ بالنص القرآني والتشريع الإلمي الوارد على لسان النبي الأمي؟!

وماذا يصنع القوشجي بقول الرازي: إن ذلك يوجب تكفير الصحابة ، لأن من علم أن النبي على الله حكم بإباحة المتعة ثم قال: إنها محرمة محظورة من غير نسخ لها ، فهو كافر بالله؟! ومن الواضح أن القوشجي وصاحب المنار والرازي وغيرهم لم يستطيعوا أن يدركوا وجه العذر لعمر في إقدامه على تحريم المتعة وغيرها فتشبثوا بالطحلب، بل صدر منهم ما فيه أيضاً نيل من كرامة الرسول الأعظم على وتصغير لشأنه من حيث يعلمون أو من حيث لا يعلمون»! (شرح التجريد للقوشجي/ ٤٨٤ ، وكنز العرفان/ ١٥٨ ، عن الطبري في المستنير ، والصراط المستقيم: ٣/ ٢٧٧ ، والغدير: ١٩٢ / ١٩٢ ، عن

التفتازاني في حاشيته على شرح العضدي ، والنص والإجتهاد/ ١٩٩، وعدَّ في شرح النهج:٣/ ٣٦٣، تحريم عمر للمتعة من اجتهاده ، وزواج المتعة:٣/ ٨ ، للسيد جعفر مرتضى ) .

أقول: ومن يوم حرَّم عمر ما فرضه النبي على تحركت شرطة الخلافة لقمع كل مسلم يطيع النبي على ولا يطيع عمر! وما زالت شرطتهم تطارد الشيعة باسم الدين الى يومنا هذا! وقد كان مطلب الشيعة منهم وما زال أن يتركوهم يؤذنون في مساجدهم ومناطقهم كها يعتقدون ، ولم تفرض أي حكومة شيعية على أحد الأذان بحيَّ على خير العمل! فالقهر والإجبار دين الخلافة القرشية!

وهذا شريط تاريخي يوضح إصرار الشيعة على سنة النبيﷺ، وإصرار أتباع الحلافة على منعهم منها ، وفرض سنة عمر بدلها !

1- في سير الذهبي: 10/ 178: «قلت: ظهر هذا الوقت الرفض وأبدى صفحته وشمخ بأنفه في مصر والشام والحجاز والغرب بالدولة العبيدية ، وبالعراق والجزيرة والعجم بيني بويه ، وكان الخليفة المطبع ضعيف الدست والرتبة مع بني بويه ، ثم ضعف بدنه وأصابه فالج وخرس ، فعزلوه وأقاموا ابنه الطائع له ، ولم السكة والخطبة وقليل من الأمور ، فكانت عملكة هذا المعز أعظم وأمكن.. وأعلن الأذان بالشام ومصر بحي على خير العمل . فلله الأمر كله ».

٢ - في تاريخ أبي الفداء/٥٠٠ (وفي هذه السنة (٤٤٤)كانت الفتنة ببغداد بين السنية والشيعة ، وأعادت الشيعة الأذان بحي على خير العمل ، وكتبوا في مساجدهم: محمد وعلى خير البشر » .

٣- في النهاية: ٩٦ / ٩٦: (وأعادت الروافض الأذان بحي على خير العمل ، وأذن به في سائر نواحي بغداد (في مساجدهم) في الجمعات والجهاعات ، وخطب ببغداد للخليفة المستنصر العبيدي على منابرها وغيرها ، وضربت له السكة على الذهب والفضة ، وحوصرت دار الخلافة » .

٤ - في النجوم الزاهرة: ٥/ ٢٨١: «وهي سنة ثلاث وأربعين و خمس مائة ، فيها أزال السلطان نور الدين محمود بن زنكي صاحب دمشق من حلب الأذان بحي على خير العمل وسب الصحابة بها ، وقال: من عاد إليه قتلته ، فلم يعد أحد ».

أقول: لم يكن الشيعة يسبُّون الصحابة ، نعم كانوا وما زالوا يلعنون ظالمي أهل البيت عِلَيْهِ ، وهو مبدأ متفق عليه ، فقد لعن رسول الله عَلَيْ ظالمي أهل بيت بأحاديث صحيحة عند الجميع ، بل لعنهم الله في صريح قرآنه بقوله: فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الأرض وَتُقَطِّعُوا أَزْ حَامَكُمْ ! أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمَنَهُمُ اللهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ . وقد استدل أحمد بن حنبل جذه الآية على لعن يزيد .

لكن بمجرد أن يقول الشبعي لعن الله ظالمي آل محمد ، يقولون إنك تلمن وتسبب الصحابة وتقصد أبا بكر وعمر! ويصورون الشيعة كأن شغلهم الشاغل في ليلهم ونهارهم شتم الصحابة! وغرضهم بذلك التهريج، ومنع لعن ظالمي أهل بيت النبي عليه ومضطهديهم وقاتليهم!

وصف أبو الفرج في مقاتل الطالبيين/ ٢٩٧ ، حركة للعلويين في المدينة فقال:
 «فاجتمعوا ستة وعشرين رجلاً من ولد على الشيئة وعشرةٌ من الحاج ، ونفرٌ من

الموالي، فلما أذَّن المؤذن للصبح دخلوا المسجد ثم نادوا: أحدٌ، أحد، وصعد عبد الله بن الحسن الأفطس المنارة التي عند رأس النبي على عند موضع الجنائز فقال للمؤذن: أذَّنْ بحيَّ على خير العمل، فلما نظر إلى السيف في يده أذن بها، وسمعه العمري (حاكم المدينة من قبل المنصور العباسي) فأحس بالشر، ودهش وصاح: أغلقوا البغلة (يقصد الباب) وأطعموني حبتي ماء! قال على بن إبراهيم في حديثه: فوُلده إلى الآن بالمدينة يُعرفون ببنى حبتى ماء "!

٣- قال ابن الجوزي في المنتظم: ٩/ ٢٨: «وفي أول يوم من شوال حضر الموكب النقباء والأشراف والقضاة والشهود، فنهض بعض المتفقهة وأورد أخباراً في مدح الصحابة وقال: ما بال الجنائز تمنع من ذكر الصحابة عليها بمقابر قريش وربع الكرخ، والسنة ظاهرة، ويد أمير المؤمنين قاهرة؟!

فطولع بها قال ، فخرج التوقيع بها معناه: أنهيَ ما ارتُكب بمقابر قريش من إخال ذكر صاحبي رسول الله (ص) وتورطهم في هذه الجهالة ، واستمرارهم على هذه الضلالة ، التي استوجبوا بها النكال ، واستحقوا عظيم الخزي والوبال ، وإنها يتوجه العتب في ذلك نحو نقيب الطالبين ، ولو لا ما تدرَّع به من جلباب الحكم ، وأسباب يتوخاها ، لتقدم في فرضه ما يرتدع به الجهال ، فليؤمر بإظهار شغل السنة في مقابر باب التبن ، ورَبْع الكَرْخ ، من ذكر الصحابة على الجنائز ، وحثهم على الجمعة والجهاعة والتثويب بالصلاة خير من النوم ، وذكر الصحابة على مساجدهم ومحاريبهم أسوة بمساجد السنة ، والتقدم بمكاتبة ابن مزيد (الشيعي حاكم الحلة) ليجري على هذه السيرة في بلاده ، فَلْيَحْذَرِ اللَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ

أمره أَنْ تُصِيبَهُمْ فِنْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ».

أقول: أنظر الى أسلوب الخلافة العدواني! فحيثية المرسوم هو: إخمال ذكر الصحابة ، ومعناه أن الشيعة في مساجدهم ومناطقهم يذكرون أهل البيت على ولا شغل لهم بغيرهم ، وذلك إخمال لذكر أبي بكر وعمر وعثمان ، الذي يجب على الشيعة إحياؤه! فحيثية المرسوم أن ذكر الشيخين واجب (والسنة ظاهرة ويد أمير المؤمنين قاهرة)! أي قادرة على إجبار الشيعة على مذهب الحكومة! وكلها أمكن إجبارهم وجب! وإن لم يستطيعوا إجبارهم صاحوا وبكوا من ظلم الشيعة! وهذا حالهم الى يومنا هذا!

٧- قال ابن الجوزي في المنتظم:٦/٢١> (ثم دخلت سنة إحدى وستين وخمس
 ماثة.. وظهر في هذه الأيام من الروافض أمر عظيم ، من ذكر الصحابة وسبهم ،
 وكانوا في الكرخ إذا رأوا مكحول العين ضربوه »! (ومثله الذهبي في تاريخه:٣٩/٥)

أقول: يقصد أن الشيعة في مجالس عزائهم على الإمام الحسين الله يلعنون ظالمي آل محملت وقاتليهم! ولم يذكر لماذا كان بعض الشيعة يضربون مكحول العين إذا دخل الى علاتهم في الكرّخ أو غيرها! وهو بذلك يغطي على المجرم ويظهره مظلوماً! والقضية أن الشيعة يتخذون أيام عاشوراء أيام حزن ويلبسون السواد، ويعقدون عجالس النوح والرثاء وذكر فضائل أهل البيت الله ، فكان أتباع الخلافة يعملون لتعطيل تلك المراسم، ويُظهرون الفرح ويلبسون الثياب الجديدة، ويتخذون تلك الأيام عيداً! وكانوا في بغداد والشام يلبسون الثياب الجديدة ويكتحلون، ويذهبون الى علات الشيعة لبغيضوهم! فيواجه شباب الشيعة النواصب المكحّلين والمكحّلات

قال إمامهم البكري في إعانة الطالبين: ٢/ ٣٠١: "يكره الكحل يوم عاشوراء لأن يزيداً وابن زياد اكتحلا بدم الحسين هذا اليوم! وقيل بالإثمد، لتقرَّ عينها بفعله! قال العلامة الأجهوري: ولقد سألت بعض أثمة الحديث والفقه عن الكحل وطبخ الحبوب ولبس الجديد وإظهار السرور، فقال: لم يرد فيه حديث صحيح عن النبي(ص) ولا عن أحد من الصحابة، ولا استحبه أحد من أثمة المسلمين».

وهذا يدل على أن بغضهم لأهل البيت ﷺ جعلهم يكذبون عـلى النبيء ﷺ لتبريـر عمل يزيد وشيعته ، وجعل الفرح بعاشوراء شرعياً !

٨- في تاريخ أي الفداء/ ٥٠٣: (وفيها (سنة ١٤٤) وقعت الفتنة ببغداد بين السنية والشيعة ، وعظم الأمر حتى بطلت الأسواق وشرع أهل الكرخ في بناء سور عليهم محيطاً بالكرخ ، وشرع السنية من القلابين ومن يجري بجراهم في بناء سور على سوق القلابين ، وكان الأذان بأماكن الشيعة بحي على خير العمل ».

٩- في كامل ابن الأثبر:٩/ ٧٦ ، في أحداث سنة ٤٤٣: (وكان سبب هذه الفتنة أن أهل الكرّخ شرعوا في عمل باب السيّاكين وأهل القلائين في عمل ما بقي من باب مسعود ، ففرغ أهل الكرخ وعملوا أبراجاً كتبوا عليها بالذهب محمد وعلي خير البشر ، وأنكر السنية ذلك وادعوا أن المكتوب محمد وعلي خير البشر ، فمن

رضي فقد شكر ، ومن أبى فقد كفر! وأنكر أهل الكرخ الزيادة وقالوا: ما تجاوزنا ما جرت به عادتنا فيها نكتبه على مساجدنا ، فأرسل الخليفة القائم بأمر الله أبا تمام نقيب العباسيين ونقيب العلويين وهو عدنان بن الرضا ، لكشف الحال وإنهائه ، فكتبا بتصديق قول الكرخيين ، فأمر حينئذ الخليفة ونواب الملك الرحيم (آخر السلاطين البوييين) بكف القتال فلم يقبلوا!

وانتدب ابن المذهب القاضي والزهيري وغيرهما من الحنابلة أصحاب عبد الصمد أن يحمل العامة على الإغراق في الفتنة ، فأمسك نواب الملك الرحيم عن كفهم غيظاً من رئيس الرؤساء لميله إلى الحنابلة، ومنع هؤلاء السنية من حمل الماء من دجلة إلى الكرخ... وتشدد رئيس الرؤساء على الشيعة فمحوا خير البشر وكتبوا: عليهها السلام ، فقالت السنية لانرضى إلا أن يقلع الآجر الذي عليه عمد وعلي وأن لايؤذن بحيً على خير العمل! وامتنع الشيعة من ذلك ودام القتال إلى ثالث ربيع الأول»!

١٠ - وفي تاريخ المذهبي: ٩/٣٠: اسنة ثلاث وأربعين وأربع مائة.. فلما كان في ربيع الآخر خطب (وزير الخليفة) بجامع براثا مأوى الشيعة ، وأسقط من الأذان حي على خير العمل ، ودق الخطيب المنبر بالسيف ، وذكر في خطبته العباس. انتهى.

أقول: لاحظ فعل الخطيب بحضور وزير الخليفة ، متحدياً الشيعة في مسجدهم الكبير في العاصمة: ودق الخطيب المنبر بالسيف! وتلك أخلاق خلافة قريش في الإجبار واضطهاد من خالفهم في الرأي ، حتى في مسجده وعبادته ووضوئه وصلاته!

11- في النجوم الزاهرة: ٥٩ / ٥٩: "وهي سنة ثهان وأربعين وأربع مائة. فيها عمَّ الوباء والقحط بغداد والشام ومصر والدنيا. وفيها أقيم الأذان في مشهد موسى بن جعفر ومساجد الكرخ بالصلاة خير من النوم على رغم أنف الشيعة! وأزيل ما كانوا يقولونه في الأذان من حي على خير العمل ».

17- في المواعظ للمقريزي/ ١٦٧٧: "وفي إمارة هارون بين خارويه بين أحمد بين طولون ، أنكر رجل من أهل مصر أن يكون أحد خيراً من أهل البيت ، فوثبت إليه العامة (عوام الحكومة وغوغاوها) فضرب بالسياط يوم الجمعة في جمادى الأولى سنة خس وثمانين ومائتين! ومازال أمر الشيعة يقوى بمصر إلى أن دخلت سنة خسين وثلاث مائة ، ففي يوم عاشوراء كانت منازعة بين الجند وبين جماعة مين الرعية عند قبر كلثوم العلوية بسبب ذكر السلف والنوح ، قتل فيها جماعة من الفريقين ، وتعصب السودان (غلمان الحكومة) على الرعية (المصرين) فكانوا إذا لقوا أحداً قالوا له: من خالك؟ فإن لم يقل معاوية بطشوا به وشَلَّحُوه! ثم كثر القول معاوية خال على! وكان على باب الجامع العتيق شيخان من العامة يناديان في كل يوم جمعة في وجوه الناس من الخاص والعام: معاوية خالي وخال المؤمنين وكاتب الوحي ، ورديف رسول الله! وكان هذا أحسن ما يقولونه، وإلا فقد كانوا يقولون معاوية خال على من هاهنا ، ويشيرون إلى أصل الأذن...!

وفي شهر رمضان سنة ثلاث وخمسين وثلاث مائة ، أخذ رجل يعرف بـابن أبي

الليث الملطي ينسب إلى التشيع ، فضرب مائتي سوط ودرة ، ثم ضرب في شوال خسيانة سوط ودرة ، وجعل في عنقه غِلَّ وحُبس ، وكان يُتفقد في كل يـوم لـثلا يخفف عنه ، ويبصق في وجهه ، فـهات في محبسه ! فحمـل لـيلاً ودفـن فمضت جماعـة إلى قـبره لينبشوه ، وبلغـوا إلى القـبر ، فمنعهم جماعـة مـن الإخـشيدية والكافورية فأبوا »!

أقول: أنظر الى سياستهم الوحشية مع هذا المؤمن الملطي الذي كان مسيحياً فأسلم، وملطية مدينة رومية في تركية على إسم جزيرة مالطة الأوربية. (معجم البلدان:٥/ ١٩٣).

17- في المواعظ للمقريزي/ ١٥٤٦، وسلك الدرر للمرادي/ ١٨٨٠: "ولم يزل الأذان بحلب يزاد فيه حي على خير العمل ومحمد وعلى خير البشر ، إلى أيام نور الدين محمود ، فلما فتح المدرسة الكبيرة المعروفة بالحلاوية ، استدعى أبا الحسن على بن الحسن بن محمد البلخي الحنفي إليها ، فجاء ومعه جماعة من الفقهاء وألقى بها المدروس ، فلما سمع الأذان أمر الفقهاء فصعدوا المنارة وقت الأذان وقال لهم: مُرُوهم يؤذنوا الأذان المشروع ، ومن امتنع كُبُّوهُ على رأسه ! فصعدوا وفعلوا ما أمرهم به ، واستمر الأمر على ذلك !

وأما مصر فلم يزل الأذان بها على مذهب القوم ، إلى أن استبدَّ السلطان صلاح الدين يوسف بن أيوب بسلطنة ديار مصر ، وأزال الدولة الفاطمية ، في سنة سبع وستين وخمس مائة ، وكان ينتحل مذهب الإمام الشافعي وعقيدة الشيخ أبي الحسن الأشعري ، فأبطل من الأذان قول حى على خير العمل ».

15 - وفي نهاية ابن كشبر: ١٢/ ٣٥٥: «ثم سار إلى حلب فنزل على جبل جوشن، ثم نودي في أهل حلب بالحضور في ميدان باب العراق، فاجتمعوا فأشرف عليهم ابن الملك نور الدين فتودد إليهم وتباكى لديهم، وحضَّهم على قتال صلاح الدين، وذلك عن إشارة الأمراء المقدمين، فأجابه أهل البلد بوجوب طاعته على كل أحد، وشرط عليه الروافض منهم أن يعاد الأذان بحي على خير العمل وأن يذكّر في الأسواق بذكر فضائل أهل البيت، وأن يكون لهم في الجامع الجانب الشرقي، وأن يُذكر أسهاء الأثمة الإثني عشر بين يدي الجنائز، وأن يكبروا على الجنازة خساً، وأن تكون عقود أنكحتهم إلى الشريف أبي طاهر بس أبي المكارم هزة بن زهرة الحسيني، فأجيبوا إلى ذلك كله! فأذن بالجامع وسائر البلد بحي على خير العمل».

10- في النجوم الزاهرة: ٥/ ١٢٠: ﴿ وَكَانَ بِدِرِ الجَهَالِي أَرْمَنِي الجُنسَ فَاتَكَا جَبَاراً ، قَتَلَ خَلَقاً كثيراً مِن العلماء وغيرهم ، وأقام الأذان بحي على خير العمل ، وكبر على الجنائز خساً ، وكتب سب الصحابة على الحيطان! قلت: وبالجملة إنه كان من مساوئ الدنيا جزاه الله ، وغالب من كان بمصر في تلك الأيام كان رافضياً خيباً ، سبب ولاة مصر بني عبيد ، إلا من ثبته الله تعالى على السنة ، انتهى.

أقول: شهد التاريخ لقائد الجيش المصري الفاطمي الملك الأفيضل الجسالي ، بالعدل والنزاهة والشجاعة ، فقد قاتل الصليبين في مصر والشام وفلسطين ، وحقق انتصارات للمسلمين ، ثم جاء بعده صلاح الدين فقاتلهم قليلاً وصالحهم ، وأعطاهم إمتيسازات ومناطق لم يحلموا بها زمن القائد الشيعي بدر الجمالي على العلا عال للتفصيل.

١٦ - في رحلة ابن جبير/ ٥١: (وللحرم أربعة أثمة سنية وإمام خامس لفرقة تسمى الزيدية . وأشراف أهل هذه البلدة على مذهبهم ، وهم يزيدون في الأذان: حي على خير العمل ، إثر قول المؤذن حي على الفلاح ، وهم روافض سبابون والله من وراء حسابهم وجزائهم ، ولا يُجمعون مع الناس ، إنها يصلون ظهراً أربعاً ، ويصلون المغرب بعد فراغ الأثمة من صلاتها » .

١٧ - في نهاية ابن كثير: ٣٢٣/١٢: اثم دخلت سنة خمس وستين وخمس مائة ، في صفر منها حاصرت الفرنج مدينة دمياط من بلاد مصر خمسين يوماً ، بحيث ضيقوا على أهلها وقتلوا أنماً كثيرة...وفيها قطع صلاح الدين الأذان بحي على خير العمل من ديار مصر كلها ، وشرع في تمهيد الخطبة لبني العباس على المنابر».

لاحظ أن التشدد الداخلي ضد الشيعة ، يرافقه ضعف خارجي في مقاومة الغزاة!

١٨- في تاريخ الذهبي:١٢٧/٤٢: "صالح بن عيسى بن عبد الملك الفقيه الصالح.. لما زالت دولة العبيديين ، كان يخرج إلى البلاد المصرية ويخطب بها ، وينسخ ما كان بها من الأذان بحى على خير العمل ، ثم ينتقل إلى بلد آخر احتساباً ».

ولابد أن هذا الشيخ كان معه شرطة تفرض على قرى مصر أذان الدولة!

19- في النجوم الزاهرة:١٠٣/٦: (وفيها دخل سيف الإسلام أخو صلاح الـدين
 إلى مكة ، ومنع من الأذان في الحرم بن حي على خير العمل .

٢٠ في النجوم العوالي للعصامي/١٤٣٦: «واستولى الزيدية على غالب حضر موت ثم في سنة سبعين استولى على حضر موت كلها ، وأمرهم أن يزيدوا في الأذان حي على خير العمل ، وترك الترضى عن الشيخين » .

٢١ - في كامل ابن الأثير:٩ / ٩٢ هـ: «وأعاد الشيعة الأذان بحي على خير العمل ،
 وكتبوا على مساجدهم محمد وعلي خير البشر وجرى القتال بينهم وعظم الشر».

77- في سير الذهبي: ١٥٩/ ١٥٩: «المعز لدين الله ، أبو تميم معد بن المنصور إساعيل بن القائم ، العبيدي المهدوي المغربي ، الذي بنيت القاهرة المعزية له ، كان صاحب المغرب وكان ولي عهد أبيه . ولي سنة إحدى وأربعين وثلاث مئة ، وسار في نواحي إفريقية يمهد ملكه فذلل الخارجين عليه...وساروا في أول سنة ثهان وخمسين في أهبة عظيمة وكانت مصر في القحط فأخذها جوهر ، وأخذ الشام والحجاز . ونفذ يعرِّف مولاه (المعز) بانتظام الأمر ، وضربت السكة على الدينار بمصر وهي: لا إله إلا الله ، محمد رسول لله ، علي خير الوصيين . والوجه الآخر اسم المعز والتاريخ . وأعلن الأذان بحيَّ على خير العمل ، ونودي: من مات عن بنت وأخ أو أخت فالمال كله للبنت . فهذا رأى هؤلاء ».

٣٣- في أعبان الشيعة:٩/ ٩١: (جاء البساسيري بجيش عظيم من مصر إلى بغداد وقبض على الخليفة وسجنه في الحديثة ، وفي بغداد جعل الخطبة والسكة مدة عامين باسم المستنصر الذي كان خليفة الإسهاعيلية في مصر ، وفي النهاية علم طغرلبك بذلك ، فأسرع من خراسان وقصد البساسيري في جيش جرار ،

الفصل الثاني عشر: الغرب يدفع السلطان سليم الى فتح جبهة ضد الشيعة .....

وقبض عليه وقتله ، وأخرج الخليفة من السجن وأعاده إلى بغداد ، وأجلسه على عرش الخلافة » .

وقال ابن كثير في النهاية: ٩٦/١٢ ، عن هاتين السنتين: او أعادت الروافض الأذان بحي على خير العمل ، وأذن به في سائر نواحي بغداد في الجمعات والجهاعات ، وخطب ببغداد للخليفة المستنصر العبيدي على منابرها وغيرها ، وضربت له السكة على الذهب والفضة ، وحوصرت دار الخلافة ».

ومعناه أن شعبية الفاطمين في بغداد ، كانت أكثر من شعبية العباسيين .

٢٤ في النجوم الزاهرة: ٥/ ٨٩: «السنة السابعة والثلاثون من ولاية المستنصر معد على مصر ، وهي سنة أربع وستين وأربع مائة . فيها بعث الخليفة القائم بأمر الله الشريف أبا طالب الحسن بن محمد أخا طراد الزينبي ، إلي أبي هاشم محمد أمير مكة بهال وخلع وقال له: غيِّر الأذان وأبطل حيَّ على خير العمل ، فناظره أبو هاشم المذكور مناظرة طويلة ، وقال له: هذا أذان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب فقال له أخو الشريف: ما صح عنه ، وإنها عبد الله بن عمر بن الخطاب روي عنه أنه أذن به في بعض أسفاره ، وما أنت وابن عمر ؟! فأسقطه من الأذان » !

٧٥- في الدرر الكامنة: ٨/٢: «ثم تزوج بنت بيبرس فتضاعفت حرمته ، ولما كانت وقعة شقحب انهزم هزيمة قبيحة ، فغضب منه السلطان ثم عفا عنه بشفاعة الأمراء ، فأمره على الحج سنة ٧٠٧، فأبطل الأذان بحي على خير العمل، وجمع الزيدية ومنعهم من الإمامة بالمسجد الحرام ».

٣٦- في صبح الأعشى: ١٧١: (ثم تغلب عليها أتسز بن أرتق الخوارزمي ، أحد أمراء السلطان ملكشاه السلجوقي في سنة ثهان وستين وأربع مائة ، وقطع الخطبة بها للمستنصر الفاطمي وخطب للمقتدي العباسي ، ومنع من الأذان بحي على خير العمل ، ولم يخطب بعد ذلك بالشام لأحد من الفاطميين » .

٧٧- في بهاية ابن كثير: ١٣٧/ ١٣١: «الأقسيس هذا.. أول من استعاد بلاد الشام من أيدي الفاطميين وأزال الأذان منها بحي على خير العمل ، بعد أن كان يـؤذن بـه على منابر دمشق وسائر الشام مائة وسـت سنين ، كان على أبـواب الجوامع والمساجد مكتوب لعنة الصحابة رضي الله عنهم (يقصد لعنة ظالي آل عمد!) فأمر هذا السلطان المؤذنين والخطباء أن يترضوا عن الصحابة أجمعين ، ونـشر العـدل وأظهر السنة »! انتهى.

أقول: لاحظ أن مطلب الشيعة كان دائماً حريتهم في مساجدهم ، وأن يكتبوا في علاجهم محمد وعلي خير البشر، وأن يقولوا في مجالسهم: لعن الله ظالمي آل محمد . فكل مطلبهم حرية عقيدتهم في مناطقهم ، لا فرضها على أحمد ! بينها مطلب مخالفيهم أن يفرضوا عليهم في حذف حي على خير العمل ، ويجبروهم على المترضي على أبي بكر وعمر وعثهان ، ومدحهم !

وقد وصف ابن كثير سيطرة السلاجقة على بغداد وفرضهم مذهبهم بالقوة ، وإلغائهم الحرية التي كانت زمن الدولة البويهية الشيعية ! فقال في النهاية: ١٢/ ٨٦.

«وفيها أُلْزِمَ الروافض بترك الأذان بحي على خير العمل ، وأمروا أن ينادي

مؤذنهم في أذان الصبح بعد حي على الفلاح: الصلاة خير من النوم مرتين، وأزيل ما كان على أبواب مساجدهم من كتابة: محمد وعلي خير البشر، ودخل المنشدون من باب البصرة إلى باب الكرخ ينشدون بالقصائد التي فيها مدح الصحابة! وذلك أن نَوْءَ الرافضة اضمحل لأن بني بُويَة كانوا حكاماً وكانوا يقوونهم وينصرونهم، فزالوا وبادوا وذهبت دولتهم، وجاء بعدهم قوم آخرون من الأتراك السلجوقية، الذين يجبون أهل السنة ويوالونهم ويرفعون قدرهم، والله المحمود أبداً على طول المدى. وأمر رئيس الرؤساء الوالي بقتل أبي عبد الله بن الجلاب شيخ الروافض، لما كان تظاهر به من الرفض والغلو فيه، فقتل على باب دكانه، وهرب أبو جعفر الطوسي ونهبت داره ».

أقول: هكذا يحمدون الله على توفيقهم لمصادرة حريات الناس وإكراهم على العبادة على مذهبهم، ويفتخرون بقتل أحد علماء الشيعة أمام دكانه، ويتأسفون لأنهم لم يقتلوا مرجع الشيعة حيث هرب من بغداد الى النجف! فعوضوا بنهب داره ومكتبته! وفي مقابل هذا القمع السني، لم يسجّل الرواة أن الشيعة أجبروا أحداً على أذانهم ومذهبهم، أو قتلوا أحداً من علماء السنة من أي مذهب طوال دولة السلاطين البويهيين، ودولة الخليفة الناصر العباسي الشيعي، ودولة السلاطين المغول الشيعة، بل كان علماء المذاهب محترمين مقربين من الحكام وعلماء الشيعة.

وبهذا صح قول ابن الصيفي ﷺ: وكل إناء بالذي فيه ينضحُ!

(تم الكتاب، والحمد لله رب العالمين).

## فهرس الموضوعات

| ٣          | لقدمة الطبعة الثانية                         |
|------------|----------------------------------------------|
|            | الفصل الأول: خلاصة عن المغول                 |
| Υ          | ا – المغول قبائل من (منغوليا) شهال الصين     |
| 4          | ٢- دولة منغوليا أم المغول                    |
| 11         | ٣- جنكيز خان طاغية المغول ونبيهم !           |
| 18         | ٤ - رفض المغول التحالف مع الصليبيين          |
| 14         | ٥- (الْيَاسَة) شريعة جنكيز خان للمغول        |
| نصف قرن!   | الفصل الثاني: غزو المغول ليغداد فيل سقوطها ب |
| <b>Y 1</b> | ١ - أخبر أمير المؤمنينﷺ عن فتنة المغول !     |
| 44         | ٢- حملة المغول الأولى على بلاد المسلمين      |
| 77         | ٣- احتل المغول روسيا وشرق أوروبا             |
| 44         | ٤ - نهاذج من قسوة المغول ووحشيتهم !          |
| ٣٤         | ٥- د كة خان المغهل الذي ضخموه !              |

| لشيعه عزو المغول | ۱۰۰ چيک رد ۱                                                  |
|------------------|---------------------------------------------------------------|
|                  | الفصل الثالث:سقوط بغداد بيد المفول                            |
| ٤١               | ١ – انشغل المغول عن بغداد أكثر من ثلاثين سنة !                |
| ٤٢               | ٢- حملة المغول الثانية بقيادة هو لاكو                         |
| £0               | ٣- سلَّموا بلاد المسلمين الى المغول واتهموا الشيعة !          |
| £7               | ٤- اختاروا خليفةً ضعيف الشخصية ليكون بيدهم !                  |
| ٤٨               | ٥ - قام الخليفة وبطانته بعمل أحمق فحلوا جيش الخلافة !         |
| 6 •              | ٦- حاول ابن العلقمي أن يعيد بناء الجيش فاتهموه !              |
| ۰۲               | ٧- آخر محاولات ابن العلقمي عندما وصل المغول                   |
| o £              | ٨- بكى الخليفة الحتَّار وقال: قتلوا راقصتي فكثَّفوا الستائر ! |
| ٥٦               | ٩- كان سلاطين الخلافة كلهم سكارى مثل الخليفة !                |
| <b>o</b> A       | ١٠ - واخترعوا للخليفة السكران كرامات ومعجزات !                |
| o1               | ١١ – صنعوا من الدويدار الجبان بطلاً ، لأنه عدو للشيعة !       |
| ٦.               | ١٢ – من رواياتهم المعقولة في استسلام بغداد                    |
| 77               | ١٣ - أخفوا أدوار بطانة الخليفة شركاء قائد الجيش !             |
|                  | الفصل الرابع؛ منصفون سنة دافعوا عن الشيعة                     |
| ٧٢               | ١- وهابي منصف دافع عن ابن العلقمي والشيعة                     |
| ٧١               | ٧- لماذا لم يتهموا شخصيات سنية كانت مع المغول؟!               |
|                  | الفصل الخامس: سياسة علماء السنة والشيعة مع المغول             |
| ٧٥               | ١- الحاكم الكافر العادل خيرٌ من المسلم الجائر                 |

| ٣٠١                                          | فهرس الموضوعات                                                                                          |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۰                                           | ٧- حكم إستعانة المسلمين بالكفار لحرب المسلم الجائر                                                      |
| <b>^1</b>                                    | ٣- علماء الحلة يجنبون منطقتهم بطش المغول                                                                |
| فزو المغولي                                  | الفصل السادس؛المرجع الشيعي العبقري يغير معادلة الا                                                      |
| ۸۳                                           | ١ – نصير الدين الطوسيَ فَاتَكُ من نوادر العباقرة                                                        |
| 90                                           | ٢ - نشأة نصير الدين الطوسي فاتك                                                                         |
| <b>1</b>                                     | ٣- من أخلاق نصير الدين الطوسي وإيهانعَفْلَيُّ                                                           |
| or order controlled control that the term of | ٤ – شباهة نصير الدين الطوسي بالسفيرالحسين بن روحِ فَكُنْ                                                |
| 1.1                                          | ٥ - مدحوا نصير الدين وشذَّ ابن تيمية فاتَّهمه بالتآمر !                                                 |
| 1.4                                          | ٦ - نصير الدين الطوسيَ لَثَيْنَ لِلِّينَ الطاغية هو لاكو وأو لاده                                       |
| <u>غول</u>                                   | الفصل السابع،خطة نصير الديرةَ الرَّحُ لرد غزو الد                                                       |
| 111                                          | ١ - العلم والعمران وحرية المذاهب ورعاية الكوادر                                                         |
| 110                                          | ٢- خادمه النابغة عبد الرزاق الفُوَطي ، شيئُج الذهبي                                                     |
| 114                                          | ٣- شيوخ الصوفية سعد الدين بن حَمُويَة وأولاده                                                           |
| 177                                          | ٤ - المدولة العصرية التي أقامها نصير الدين الطوسية لك الله الله المعارية التي أقامها نصير الدين الطوسية |
| \YX                                          | ٥- الجوينيون طبقوا الفكر الشيعي في الحرية والإعمار                                                      |
| 177                                          | ٦- الحرية المذهبية جزءٌ لا يتجزأ من مذهب التشيع                                                         |
| <b>\                                    </b> | ٧- شهادات باحثين لحكام العراق الجوينيين                                                                 |
| 110                                          | ٨- سبب احترام الشيعة للطرف الآخر                                                                        |
| 184                                          | ٩ - كان التشيع دائماً طاقةً لتجديد حياة الأمة                                                           |

| كيف رد الشيعة غزو المغول | T.Y                                                       |
|--------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 107                      | ١٠ - الغزو المغولي سيئ لكنه فتح الباب للطاقات الجديدة     |
| ق الطوسي+                | الفصل الثامن:العلامة الحلي يواصل جهود الحق                |
| 100                      | ١ - شخصية العلامة الحلي لَلتَّكُّ                         |
| \•V                      | ٢- دراسة العلامة عند المحقق الطوسيَفَاتَيُّ               |
| 109                      | ٣- العلامة الحلي فَلْتُكُّ خليفة المحقق الطوسي فَلْتُكُّ  |
| 17.                      | ٤ - السلطان المغولي يتشيع ويدعو للمذهب الشيعي             |
| 178                      | ٥ - لماذا تشيع السلطان محمد خدابنده ؟                     |
| 171                      | ٦ - الوجه الشرعي لتعظيم العلامة للسلطان المغولي           |
| 177                      | ٧- مضمون مرسوم السلطان محمد خدابنده وأبعاده               |
| \V <b>£</b>              | ٨- أضواء على حذف ذكر الشيخين من خطبة الجمعة               |
| 177                      | ٩- لماذا اخترع المنصور الترضي على الشيخين في خطبة الجمعة  |
| 174                      | ١٠ - وصارت بدعة المنصور ديناً عند أتباع بني أمية !        |
| 141                      | ١١ - الآثار الإيجابية لمرسوم السلطان المغولي بتبني التشيع |
| 11                       | ١٢ - النواصب لتشويه شخصية السلطان محمد خدابنده            |
| 14.                      | ١٣ - زاد ابن تيمية على الجميع في التجني                   |
| 141                      | ۱۵ – أخفوا كل منجزات السلطان محمد خدابنده !               |
| 198                      | ١٥- محاولتهم قتل السلطان محمد خدابنده !                   |
| ب خدابنده                | الفصل التاسع السلطان المفولي بو سعيد بن محه               |
| 140                      | ١ - آخر سلاطين المغول السلطان الشاب يُو سعيد              |

| <b>T.T</b>                                   | فهرس الموضوعات                                      |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| 7.7                                          | ٢- السلطان بو سعيد مغولي أكثر منه شيعياً            |
| <b>1</b>                                     | ٣- هروب الدمرداش بن جوبان الى مصر                   |
| 7.4                                          | ٤ - أذنَ الله بزوال المغول فأعقمَ سلطانهم بو سعيد ! |
| Y1Y                                          | ٥- موجة تيمور لنك المجنونة الفاشلة !                |
| رد المقولي                                   | الفصل العاشر: خلاصة الأحداث الكيرى بعد انهيار الما  |
| لغول                                         | ١- أضواء على أهم الأحداث في هرنين بعد حكم ال        |
| <b>710</b>                                   | (١) بدأ انهيار المغول بموت السلطان بو سعيد          |
| ****                                         | (٢) وبدأت تتشكل الدول المحلية                       |
| Y17                                          | (٣) المد الشيعي الذي أحدثه نصير الدين فَلَتَكُ      |
| *14                                          | (٤) لعدل الجوينيين تمسك العراقيون بالإيلخانيين      |
| **************************************       | (٥) نجت مصر من موجات المغول                         |
| <b>****</b> ******************************** | (٦) رفع راية الصحابة مقابل أهل البيت بالله          |
| Y14                                          | (٧) أين كان العرب في عهد موجات المغول               |
| <u> المها</u>                                | ٢- نشوء الدولة الشيعية الفارسية في إيران ومحب       |
| ***                                          | ١ - كانت إيران سنية وكان فيها بؤر شيعية             |
| 770                                          | ٢- أول حركة ضد المغول حركة شيعية                    |
| 74.                                          | ٣- صفي الدين الأردبيلي جد الملوك الصفويين           |
| 778                                          | ٤ - الشاه إسباعيل مؤسس الدولة الصفوية               |

| ئيف رد الشيعة غزو المغول | ۶                                                      |
|--------------------------|--------------------------------------------------------|
| YTV                      | ٥ – الطعن القديم الجديد في الحكم الصفوي الشيعي         |
| 137                      | ٦- الفرق بين الحكم الشيعي وحكم الخلافة                 |
| <u>lat</u>               | ٣- نشوء الدولة العثمانية الغولية في تركيا ومحيم        |
| 787                      | ١- تركيا بلد لم يجكمه أهله أبداً !                     |
| 787                      | ٢-السلاجقة والعثمانيون مغول وليسوا أتراكاً !           |
| Yo                       | ٣- هزيمة العثمانيين المذلة على يد تيمور لنك            |
| 701                      | ٤ - كيف استطاع العثمانيون الغرباء أن يحكموا تركيا؟!    |
| Y00                      | ٥- القسوة والوحشية عند بني عثمان جُق !                 |
| Y0A                      | ٦- فتح العثمانيون القسطنطينية وتوغلوا في أوروبا        |
| Y71                      | ٧- كاد با يزيد أن يفتح أوروبا فتآمر عليه ابنه سليم ا   |
| 377                      | ٨- كان العثمانيون على دين المغول ثم صاروا مسيحيين !    |
| Y77                      | ٩- كيف حوَّل الإضطهاد قبائل شيعية الى عُبَّاد لعلي ﷺ ا |
| 777                      | 1 ملاحظات على الدولة العثمانية (العلية) وسياستها       |
| 777                      | ١١ - اضطهاد الدولة العثمانة للشيعة العرب               |
|                          | £ التعصب الذهبي ودوره في صناعة التاريط                 |
| ***                      | ١- سياسة إجبار الشيعة على ولاية أبي بكر وعمر !         |
| 441                      | ٧- الوحدة الإسلامية من وجهة نظر أهل البيت ﷺ            |
| <b>Y</b> A <b>Y</b>      | ٣~ مثل تاريخي لجهاد الشيعة لإحياء سنة النبي تركي       |
|                          |                                                        |

## هذا الكتاب..

دراسة تُثبت أن فساد جهاز الخلافة ورجال الدولة ، كان السبب في طمع المغول وحملتهم الوحشية على بلاد المسلمين ، وتخريبها وإسقاط نظامها ، فهيأ الله للأمة مرجمين عَبْقَرَيِّيْن هما نصير الدين الطوسي والعلامة الحلي قدس الله روحيهما ، فاستطاعا أن يُروِّضا الطغاة شاربي الدماء ، هولاكو وأولاده ، ويجعلا منهم مسلمين وبعضهم حسن إسلامه ، ويجعلا من حكم سلاطينهم نموذجاً في الحرية المذهبية ، والإعمار ، وتطوير العلوم .

وقد شمل الكتاب دراسة التطورات بعد انهيار حكم المغول وامتداد الموجة التي أحدثها نصير الدين والعلامة ، وتأثيراتها على الدولة الصفوية ، وتَشكُّل الدولة العثمانية في مقابلها .



